
HIKAMI: JURNAL ILMU ALQURAN DAN TAFSIR 

Volume 4, No. 2, Desember 2023 (171-198) 

Office: Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir STKQ Al-Hikam Depok 

Website OJS : jurnal-stkq.alhikamdepok.ac.id 

E-mail : hikamistkqalhikam@gmail.com 

P-ISSN: 2986-4771| E-ISSN: 2809-7262 

 

 

 Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab   

(Studi Komparatif Tafsir Al-Kasysyaf dan Tafsir Mafatih Al-Ghaib) 

Ali Mahfudz 

Institut Agama Islam Nahdlatul Ulama (IAINU) Kebumen 

Jl. Tentara Pelajar No.55B, Kebumen, Jawa Tengah 

 
 

 

 

   

  

 

 

   

 
This is an open access article 

under the CC BY SA license  

 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

Correspondence Addres:  

alimakhfudzmuchdir@gmail.com 

 

 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini menganalisis dampak perbedaan madzhab teologi dalam penerapan 

i’rab Al-Qur’an yang dibatasi pada interpretasi ayat-ayat perbuatan manusia dengan 

sumber primer Tafsir al-Kasysyaf karya az-Zamakhsyari dan Tafsir Mafatih al-

Ghaib karya Fakhruddin ar-Razi. Melalui metode tafsir muqaran (komparatif) al-

Kumi dan analisis Teori Kesadaran Keterpengaruhan Sejarah yang disampaikan 

oleh Gadamer, penelitian ini mengeksplorasi bagaimana perbedaan dalam penerapan 

i’rab Al-Qur’an serta implikasinya dalam konsep perbuatan manusia yang tercermin 

dalam pandangan Mu’tazilah dan Ahlus Sunnah wal Jama’ah. Fokus kajian ini 

adalah untuk memahami bagaimana afiliasi madzhab teologi mempengaruhi cara 

i’rab Al-Qur’an yang diterapkan ke dalam penafsiran ayat-ayat perbuatan manusia. 

Dengan menganalisis ayat dalam Q.S. as-Shaffat/37: 96 dan al-Qashash/28: 68, 

penelitian ini mengidentifikasi variasi interpretatif dalam i’rab antara Tafsir al-

Kasysyaf yang mewakili pandangan Mu’tazilah dan Tafsir Mafatih al-Ghaib yang 

mewakili pandangan Ahlus Sunnah wal Jama’ah. Penelitian ini menunjukkan bahwa 

penerapan i’rab Al-Qur’an tidak hanya didasarkan pada analisis gramatikal semata, 

tetapi juga dipengaruhi oleh afiliasi madzhab teologi yang mendasari pandangan 

masing-masing tafsir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kata Kunci: I’rab Al-Qur’an, al-Kasysyaf, Mafatih al-Ghaib, Perbuatan Manusia 

 

ABSTRACT 

This study analyses the impact of the differences in theological madzhab in the 

application of the Qur’an’s i’rab that is limited to the interpretation of the verses of 

human deeds with the primary sources of Tafsir al-Kasysyaf by Az-Zamakhsyari 

and Tafsir Mafatih al-Ghaib by Fakhruddin ar-Razi. Through al-Kumi's 

(comparative) interpretation method and the analysis of the theory of historically 

effected consciousness presented by Gadamer, this study explores how differences 

in the application of the Quran and its implications in the concept of human action 

are reflected in the view of Mu'tazilah and the Ahlus Sunnah wal Jama'ah. The focus 

of this study is to understand how the affiliation of madzhab theology affects the 

way in which the Quran is applied to interpreting the verses of human actions. By 

analyzing the verses in Q.S. as-Shaffat/37: 96 and al-Qashash/28: 68, this study 

identified interpretative variations in i’rab between Tafsir al-Kasysyaf who represent 

the view of Mu’tazilah and Tafsir Mafatih al-Ghaib who represents the Ahlus view 

of Sunnah wal Jama’ah. This study shows that the application of the Quran is not 

only based on grammatical analysis but also influenced by the affiliation of the 

theological madzhab underlying the views of each of the tafsir.  

 

Keywords: I'rab al-Qur'an, al-Kasysyaf, Mafatih al-Ghaib, Human deeds 
 

 

 

   
   

  

  

Article:

Accepted:  5  August  2023

Revised:  8  July  2023

Issued:  29 December 

2023 ©  2023  Mahfudz

http://jurnal-stkq.alhikamdepok.ac.id/index.php/hikami/index
mailto:hikamistkqalhikam@gmail.com
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230309230937602
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1593993923
http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102
mailto:alimakhfudzmuchdir@gmail.com


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

172 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

PENDAHULUAN  

Salah satu alat paling penting bagi seorang mufassir (adawat al-mufassir) adalah 

pemahamannya tentang bahasa Arab, di samping alat-alat lain yang digunakan dalam proses 

penafsiran. Manna’ al-Qaththan (w. 1999) menyebutkan beberapa disiplin ilmu yang harus dikuasai 

oleh seorang mufassir sebelum menafsirkan Al-Qur’an, diantaranya menguasai bahasa Arab dengan 

segala cabangnya, ilmu Qira’ah, ilmu Tauhid, ilmu Ushul, ilmu Nasikh Mansukh, dan Ilmu Asbab 

an-Nuzul1 

Ilmu bahasa Arab memiliki beberapa cabang, dan setiap cabang memiliki peran penting 

dalam memahami makna Al-Qur’an, sehingga setiap mufassir (penafsir) membutuhkan ilmu bahasa 

ini dalam penafsiran mereka, salah satunya adalah ilmu I’rab.2 Badr ad-Din az-Zarkasyi (w. 1392) 

mengatakan, “Mengenai i’rab, jika perbedaannya mengubah makna, maka penting bagi mufassir 

dan pembaca untuk mempelajarinya. Ini akan membantu mufassir untuk memahami hukum (dalil-

dalil) dan membantu pembaca untuk menghindari kesalahan dalam pelafalan. Bahkan jika tidak 

mengubah makna, penting bagi pembaca untuk mempelajarinya agar menghindari kesalahan dalam 

pelafalan.”3 

Abu Ishaq Ibrahim al-Sarri dalam kitabnya Ma’ani Al-Qur’an wa I’rabuhu menyatakan 

“Kami menyebut makna dan tafsir bersamaan dengan i’rab agar Al-Qur’an menjadi jelas.4 

Dalam konteks studi tafsir Al-Qur’an, i’rab memainkan peran krusial dalam mengurai 

struktur kalimat, membedah komponen-komponen tata bahasa, dan menghubungkan elemen-elemen 

linguistik yang membentuk makna sebuah ayat. Dalam hal ini, i’rab bukan hanya merupakan alat 

analisis linguistik, tetapi juga memiliki dampak signifikan terhadap interpretasi makna ayat-ayat Al-

Qur’an. Variasi i’rab pada gilirannya dapat menghasilkan interpretasi yang berbeda-beda terhadap 

ayat yang sama.5 Selain mempengaruhi pemahaman makna, perbedaan dalam penerapan i’rab juga 

berdampak pada istimbat hukum fikih, yaitu proses mengambil hukum-hukum Islam dari sumber-

sumber utama, termasuk Al-Qur’an. Perbedaan pandangan antara madzhab fikih dapat muncul 

akibat pemilihan i’rab yang berbeda, dan ini dapat berdampak pada divergensi hukum yang 

diberlakukan oleh masing-masing madzhab.6 

 
1 Al-Qurthubi, M. (2006). Al-Jami’ li Ahkam Al-Qur’an. Mu’assasah ar-Risalah 
2 Shahridzan, S., & Mohamed, S. (2022). The Differences in I’rab in The Quranic Verses on Their Effect on 

Meaning: The Verses of Ahkam as a Model. 71–109. 
3 Az-Zarkasyi, B. (2006). Al-Burhan fi ’Ulum Al-Qur’an. Dar al-Hadits. 
4 Abu Ishaq, I. (1988). Ma’ani Al-Qur’an wa I’rabuhu. ’Alam al-Kutub. 
5 Elhut, M., & Yusuf Kaya, B. (2022). مقارنة  بين  الزّجّاج  والنّحّاس  ف   كتابيهما  إعراب  القرآن. İlahiyat Akademi, 15(15), 187–216. 

https://doi.org/10.52886/ilak.1093349 
6 Yeken, O., & Kudat, A. (2020). Multiple Recitation and Irab Forms and Influence on the Fiqh Provisions (The 

Example of Surah Nisa, 43rd Verse). Malaysian Palm Oil Council (MPOC), 21(1), 1–9. http://journal.um-

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 173 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

Terkait dengan pengaruh perbedaan dalam penerapan i’rab terhadap hukum fikih, telah 

banyak dilakukan penelitian yang mengeksplorasi dimensi ini, diantaranya jurnal yang ditulis oleh 

Syed Shahridzan Syed Mohamed dalam Journal of Ifta’ and Islamic Heritage dengan judul Atsar al-

Ikhtilaf fi I’rab al-Ayat Al-Qur’aniyah fi Taujihi Ma’aniha: Ayat al-Ahkam al-Karimah 

Namudzajan.7 Aksa Muhammad Nawawi dalam Jurnal Studi Al-Qur’an-Hadis dan Pemikiran Islam 

dengan judul Pengaruh Marji’ Dhamir Terhadap Penentuan Hukum: Study Nahwu Fiqhi Pada 

Tiga Dhamir Di Surah Al-Baqarah,8 Endri Yenti dalam Jurnal Kajian dan Pengembangan Umat 

dengan judul Pengaruh Kaidah Nahwu dalam Istinbath Hukum,9 Zulfiah Sam dkk dalam Jurnal 

Nukhbatul ‘Ulum dengan judul Ilmu Nahwu dan Pengaruhnya Terhadap Istinbat Hukum Fikih.10 

dan Ahmad Syaripudin dkk dalam Jurnal Nukhbatul ‘Ulum dengan judul Pengaruh Pemahaman 

Bahasa Arab Terhadap Istinbat Hukum Fikih.11 Penelitian-penelitian ini telah berusaha untuk 

memahami bagaimana variasi i’rab yang diterapkan dalam tafsir Al-Qur’an memengaruhi proses 

istimbat hukum fikih. Dengan menggali perbedaan dalam penafsiran dan penerapan i’rab oleh para 

mufassir, penelitian-penelitian ini berupaya melihat dampaknya terhadap keputusan hukum dalam 

konteks fikih. 

Tidak hanya mempengaruhi aspek hukum fikih, perbedaan i’rab juga berdampak pada 

pemahaman teologis. Dalam konteks ini, i’rab menjadi sarana yang memungkinkan mufassir untuk 

menjelajahi dimensi-dimensi teologis dalam ayat-ayat Al-Qur’an. Variasi i’rab yang diterapkan 

oleh mufassir mengarah pada interpretasi yang beragam terkait dengan konsep-konsep teologis 

dalam Islam. Hasil penafsiran ini kemudian dapat membentuk berbagai sudut pandang teologis 

yang berbeda-beda. 

Dalam kajian tafsir, terdapat dua tafsir yang cukup terkenal dan mewakili dua aliran berbeda 

dalam Islam, yaitu Tafsir al-Kasysyaf yang dikaitkan dengan pandangan Mu’tazilah dan Tafsir 

Mafatih al-Ghaib yang dikaitkan dengan pandangan Sunni. Perbedaan pandangan dan penerapan  

 

 
surabaya.ac.id/index.php/JKM/article/view/2203%0Ahttp://mpoc.org.my/malaysian-palm-oil-industry/ 

7 Shahridzan, S., & Mohamed, S. (2022). The Differences in I’rab in The Quranic Verses on Their Effect on 

Meaning: The Verses of Ahkam as a Model. 71–109. 
8 Nawawi, A. (2022). Pengaruh Marji’ Dhamir Terhadap Penentuan Hukum. Pappasang, 4(2), 73–86. 

https://doi.org/10.46870/jiat.v4i2.269 
9 Yenti, E., Firdaus, B., Rahmiati, R., & Al fikri, M. A. (2022). Pengaruh Kaidah Nahwu dalam Istinbath Hukum. 

Jurnal Kajian Dan Pengembangan Umat, 5(2), 178–192. https://doi.org/10.31869/jkpu.v5i2.3725 
10 Zulfiah. (2021). Nahwu Science and its Effect Againts The Legal of Istinbat of Islamic Jurisprudence. 7(1), 38–

57. 
11 Syaripudin, A., Rochmad, D., & Ali, H. (2021). Pengaruh Pemahaman Bahasa Arab Terhadap Istinbat Hukum 

Fikih. 7(2), 178–196. https://doi.org/10.36701/nukhbah.v7i2.411.Ahmad 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

174 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

i’rab dalam kedua tafsir ini berpotensi menciptakan variasi dalam interpretasi ayat-ayat teologis, 

khususnya terkait konsep perbuatan manusia. 

Penelitian terkait perbedaan dalam penerapan i’rab terhadap ayat-ayat teologis, terutama 

dalam konteks perbandingan antara dua madzhab Islam yang berbeda, yaitu Mu’tazilah dan Sunni, 

memang masih merupakan area penelitian yang cukup kurang terjamah. Perbedaan dalam i’rab dan 

dampaknya pada pemahaman teologis ayat-ayat Al-Qur’an belum banyak dieksplorasi secara rinci, 

terutama ketika melibatkan dua madzhab yang memiliki pandangan yang berbeda. Beberapa contoh 

penelitian sebelumnya diantaranya dilakukan oleh Asy-Syukriyah dan Abdul Rohman yang 

mengkomparasikan tafsir Az-Zamakhsyari, Ibn Katsir dan Asy-Syaukani mengenai ayat tentang 

melihat Allah dalam al-Quran.12 Selain itu, Yasser Muda Lubis dan Muhammad Jihad juga 

melakukan penelitian dengan mengambil beberapa ayat krusial tentang konsep perbuatan manusia, 

kemudian menganalisa penafsiran az-Zamakhsyari mengenai ayat-ayat tersebut diikuti dengan 

komentar atau pendapat para penafsir setelah masa kehidupan az-Zamakhsyari.13 Ahmad Fajar 

dalam artikelnya menjelaskan penafsiran bercorak sastrawi dalam memahami ayat teologi yang 

dilakukan oleh az-Zamakhsyari.14 Asep Rahmat dan Fajar Hamdani Akbar mengelaborasi 

metodologi khusus tafsir al-kasysyaf karya az-Zamakhsyari, dilihat dari aspek corak lughawi dan 

kecenderungannya terhadap madzhab Mu’tazilah.15 Napis Dj membahas tentang elaborasi linguistik 

bahasa Arab dengan I’rab al-Qur’an dalam memahami makna al-Qur’an. Disimpulkan bahwa I’rab 

al-Qur’an dapat dikategorikan sebagai kajian kebahasaan yang terdiri atas sintaksis, morfologi, dan 

semantik dalam memahami makna Al-Qur’an.16 Firdaus menjelaskan seluk beluk pemikiran 

tafsirnya, yakni dimulai dari sumber tafsir, corak tafsir, demikian dengan metode tafsirnya, 

dilengkapi dengan pandangan-pandangan ar-Razi terhadap ‘Ulum Al-Qur’an.17 

Artikel ini menunjukkan perbedaan yang signifikan dengan artikel-artikel yang sebelumnya 

telah diacu. Yang membedakan artikel ini adalah fokus penelitian yang lebih tajam, yaitu pada 

analisis perbedaan dalam penerapan i’rab Al-Qur’an dalam konteks penafsiran ayat-ayat yang  

 
12 Asy-syukriyyah, J., & Rohman, A. (2022). Jurnal Asy-Syukriyyah. 23, 54–74. 
13 Lubis, Y. M. (n.d.). Telaah Kitab Tafsir Al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsary) Interpretation of Human Works 

(Studying the Book of Tafsir Al-Kasysyaf by Al-Zamakhsary). Al Burhan: Jurnal Kajian Ilmu Dan Pengembangan 

Budaya Al-Qur’an, 24–45. 
14 Fajar, A. (2020). Tafsir al- Qur ’ ān Corak Sastrawi dan Teologis ( Study kritis Tafsir al- Kasysyāf Karya al-

Zamakhsyari pada ayat-ayat muḥkam - mutasyābih ). 1(1), 36–63. 
15 Rahmat, A., & Akbar, F. H. (2021). Kajian Analitik dan Epistemik Terhadap Corak Lughawi dan 

Kecenderungan I’tizali Tafsir Al-Kasysyaf. Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 1(1), 1–13. 
16 Napis Dj. (2021). Linguistik dengan I’rab Al-Qur’ an dan Posisi Bahasa Arab dalam Memahami Al-Qur’ an. Al-

Mutsla, 1(1), 1–17. https://doi.org/10.46870/jstain.v1i1.6 
17 Firdaus. (2018). Studi Kritis Tafsir Mafatih al-Ghaib. 3(20), 52–61. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 175 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

berkaitan dengan perbuatan manusia, khususnya dalam perbandingan antara pandangan ar-Razi dan 

az-Zamakhsyari. Sebelumnya, artikel-artikel lainnya mungkin telah membahas topik seputar i’rab 

Al-Qur’an atau penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an dengan merujuk kepada kedua tokoh tersebut, tetapi 

penelitian ini menciptakan nuansa interpretatif yang berbeda dengan mendalamnya analisis 

perbedaan antara dua pemikiran terkemuka ini dari sisi i’rab. Hal ini membantu mengisi 

kesenjangan pengetahuan dalam literatur ilmiah terkait dengan pengaruh afiliasi madzhab teologi 

pada i’rab Al-Qur’an, terutama dalam konteks perbuatan manusia.  

Studi yang membandingkan penggunaan i’rab dalam tafsir Al-Qur’an dari perspektif 

Mu’tazilah dan Sunni akan memberikan wawasan yang lebih mendalam tentang bagaimana 

perbedaan pendekatan ini memengaruhi interpretasi teologis. Dua madzhab ini memiliki sudut 

pandang teologis yang unik, dan penggunaan i’rab yang berbeda dapat menghasilkan interpretasi 

yang beragam terhadap ayat-ayat teologis khususnya terkait perbuatan manusia. 

Penelitian semacam ini juga dapat membantu dalam memahami bagaimana i’rab digunakan 

untuk mendukung argumen teologis dalam kedua madzhab tersebut. Variasi i’rab yang diterapkan 

dapat mempengaruhi makna dan implikasi teologis yang ditemukan dalam ayat-ayat tertentu. 

Dengan membandingkan kedua madzhab, akan dapat digali sejauh mana perbedaan madzhab 

teologi berimplikasi pada analisis i’rab. 

Oleh karena itu, penelitian yang berfokus pada perbandingan perbedaan i’rab terhadap ayat-

ayat perbuatan manusia antara madzhab Mu’tazilah dan Sunni akan memberikan sumbangan 

signifikan dalam memahami dinamika interpretatif di antara dua aliran ini. Dengan demikian, area 

penelitian ini memiliki potensi untuk mengisi celah pengetahuan dan memberikan wawasan baru 

tentang hubungan antara tafsir, teologi, dan perbedaan i’rab dalam konteks Al-Qur’an. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif. Menurut Bodgan dan Taylor, metodologi 

kualitatif adalah suatu metode penelitian yang menghasilkan data deskriptif dalam bentuk kata-kata 

tertulis atau lisan yang berasal dari individu-individu dan perilaku yang dapat diobservasi.18  

Pengumpulan data dalam penelitian ini disesuaikan dengan jenis dan sumber data yang 

dibutuhkan. Secara keseluruhan, metode pengumpulan data yang digunakan adalah kepustakaan 

(library research). Karena penelitian ini tidak melibatkan pengumpulan data di lapangan, maka data 

dikumpulkan melalui teknik dokumenter, yang melibatkan studi dan penyelidikan terhadap materi  

 
18 Basrowi, S. (2008). Memahami Penelitian Kualitatif. Rineka Cipta. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

176 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

yang relevan dengan objek penelitian dalam berbagai sumber seperti buku, jurnal, arsip, dan 

sumber-sumber lainnya.19 

Sumber data primer yang digunakan adalah Tafsir al-Kasysyaf karya az-Zamakhsyari dan 

Tafsir Mafatih al-Ghaib karya Fakhruddin ar-Razi dengan fokus pada ayat dalam Q.S. as 

Shaffat/37: 96 dan al-Qashash/28: 68. Sedangkan sumber data sekunder adalah buku, karya tulis 

ilmiah, artikel, jurnal dan dokumen yang berkaitan dengan penelitian. 

Untuk memperdalam analisis dalam penelitian ini, penulis juga mengambil inspirasi dari 

teori Teori Kesadaran Keterpengaruhan Sejarah yang dikembangkan oleh Gadamer. Teori ini sangat 

dipengaruhi oleh pemikiran filsafat Heidegger, sehingga hermeneutika Gadamer cenderung menjadi 

hermeneutika filosofis.20 Dalam hermeneutika filosofis, pemahaman bukanlah sesuatu yang datang 

dari luar, tetapi menjadi bagian dari keberadaan dan eksistensi manusia itu sendiri. Secara lebih 

sederhana, hermeneutika filosofis tidak hanya berkaitan dengan metode penafsiran, tetapi juga 

membahas tentang kondisi-kondisi yang membuat seseorang mampu memahami suatu teks.21 

Dengan kata lain, Gadamer ingin menekankan bahwa pemahaman tidak pernah sepenuhnya “steril” 

atau objektif. Aktivitas pemahaman selalu terikat pada konteks ruang dan waktu kehidupan 

penafsir, termasuk kondisi internal, sosio-kultural, dan intelektualnya. Dengan kata lain, aktus 

pemahaman terikat pada ruang dan waktu keberadaan penafsir sendiri (kondisi intern, kondisi sosio-

kultural, kondisi intelektual). 

Metode tafsir yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode tafsir muqaran 

(komparasi) dengan merujuk model al-Kumi. Menurut pandangannya, tafsir muqaran merujuk pada 

penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang dilakukan mufassir melalui proses perbandingan antara 

pandangan mereka, analisis ragam kecenderungan mereka, serta eksplorasi bagaimana mereka 

mencoba untuk mengklarifikasi ayat-ayat. Selanjutnya, perbandingan antara berbagai sudut 

pandang ini digunakan untuk menentukan pengaruh perselisihan doktrin atau aliran pemikiran 

mazhab tertentu terhadap penafsiran, serta untuk mengidentifikasi upaya masing-masing golongan 

dalam mempertahankan pendapat mereka.22 Metode ini akan memungkinkan untuk memahami 

perbedaan dan persamaan dalam cara kedua tafsir ini menginterpretasikan ayat-ayat teologis dalam 

konteks i’rab Al-Qur’an. 

 
19 Yusuf, M. (2017). Yenti, E., Firdaus, B., Rahmiati, R., & Al fikri, M. A. (2022). Pengaruh Kaidah Nahwu dalam 

Istinbath Hukum. Jurnal Kajian Dan Pengembangan Umat, 5(2), 178–192. https://doi.org/10.31869/jkpu.v5i2.3725 
20 Syamsuddin, S. (2017). Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an. Pesantren Nawasea Press. 
21 Syamsuddin, S. (2017). Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an. Pesantren Nawasea Press. 
22 Hariyadi, M., Muhammad, A., & Pendahuluan, A. (2022). Rekonstruksi Tafsir Muqaran Ulama. 6(01), 1–17. 

 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 177 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

Penelitian ini akan menganalisis bagaimana perbedaan dalam pemahaman i’rab dalam Al-

Qur’an memengaruhi penafsiran ayat-ayat yang memiliki relevansi teologis dalam kedua tafsir ini. 

Apakah perbedaan dalam i’rab mengarah pada perbedaan afiliasi teologis tertentu yang terkait 

konsep perbuatan manusia (af’al al-‘ibad)? Bagaimana implikasi dari perbedaan i’rab dalam 

penafsiran Q.S. as-Shaffat/37: 96 dan al-Qashash/28: 68?  

Dengan menggunakan metode tafsir komparasi, sumber data yang relevan, analisis Teori 

Kesadaran Keterpengaruhan Sejarah, serta pemahaman mendalam tentang perbedaan i’rab Al-

Qur’an dalam penafsiran ayat pada persoalan perbuatan manusia (af’al al-‘ibad), penelitian ini 

dapat mengungkapkan perbedaan i’rab dalam penafsiran antara tafsir az-Zamakhsyari dan 

Fakhruddin ar-Razi serta menjelaskan bagaimana pandangan teologis dan gramatikal saling 

berkaitan dalam interpretasi mereka. 

 

HASIL 

Berdasarkan rumusan masalah yang telah disajikan, maka hasil penelitian ini dapat 

ditampilkan dalam bentuk tabel berikut ini: 

1. Perbedaan i’rab dan implikasinya dalam penafsiran Q.S. as-Shaffat/37: 96 

Teks Ayat: 

ُ خَلَقَكُمْ   وَمَا تَ عْمَلُوْنَ وَاللّهّ

   Tabel A.1 

Ar-Razi dalam Mafatih al-Ghaib Az-Zamakhsyari dalam al-Kasysyaf 

Perbedaan dalam I’rab  

1. Ma pada wa ma ta’malun adalah ma 

mashdariyah, sehingga maknanya adalah 

wallahu khalaqakum wa ‘amalakum 

2. Ma berkedudukan sebagai maf’ul 

Ma pada wa ma ta’malun adalah ma 

maushulah 

Implikasi Perbedaan I’rab 

Allah yang menciptakan manusia dan seluruh 

perbuatannya 

Allah yang menciptakan manusia dan juga 

menciptakan berhala-berhala yang manusia 

buat 

Persamaan dalam Penafsiran 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

178 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

2. Perbedaan i’rab dan implikasinya dalam penafsiran Q.S. al-Qashash/28: 68 

Teks Ayat:  

ا يُشْركُِوْنَ  ۗ مَا كَانَ لََمُُ الِْْيََةَُ  لُقُ مَا يَشَاۤءُ وَيَتَْارُ ۗوَربَُّكَ يَْ  لهى عَمَّ نَ اللّهِّ وَتَ عه  سُبْحه

 

    Tabel A.2 

Ar-Razi dalam Mafatih al-Ghaib Az-Zamakhsyari dalam al-Kasysyaf 

Perbedaan dalam I’rab  

- Ma pada ma kana lahum al-khiyarah 

adalah ma nafi dengan makna ayat laisa 

lahum al-khiyarah 

- Waqaf ayat pada wa yakhtar 

- Ma pada ma kana lahum al-khiyarah 

adalah ma maushul dengan makna alladzi 

- Waqaf ayat pada ma yasya’ 

Implikasi Perbedaan I’rab 

Semua hal terjadi sesuai dengan takdir dan 

pilihan Allah, dan tidak ada yang dapat 

diperoleh oleh hamba selain dari takdir Allah 

Ketika meletakkan 'مَا' pada posisi nashb 

 maka tidak ,(memilih) 'يختار' dari (نصب)

semua hal dipilih Allah, tetapi diwajibkan 

bahwa Dia memilih apa yang baik bagi 

mereka, bukan yang tidak baik 

Persamaan dalam Penafsiran 

Menggunakan analisis i’rab Menggunakan analisis i’rab 

 

PEMBAHASAN 

I’rab Al-Qur’an: Pengertian dan Urgensinya dalam Penafsiran 

Dari segi bahasa, istilah i’rab adalah bentuk mashdar (infinitif) yang mengandung arti 

penjelasan atau penafsiran (ibanah wal al-idhah), sebagaimana dalam contoh kalimat “a’rabtu al-

kalam” yang berarti “saya memberikan penjelasan terhadap perkataan.” Dalam sebuah hadis, 

dicatat bahwa: 

 الث َّيِّبُ تُ عْرِبُ عَنْ نَ فْسِهَا، وَالْبِكْرُ رِضَاهَا صَمْتُ هَا

Menggunakan analisis i’rab Menggunakan analisis i’rab 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 179 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

Seorang janda mengutarakan/menjelaskan dirinya sendiri. Sedangkan seorang gadis, maka 

keridlaannya adalah diamnya. 

Adapun i’rab al-kalam bermakna menjelaskan kefasihan kalam/bayanuhu wa idhahu 

fashahatihi.23 Ibnu al-Anbari (513-577 H) menyatakan ada tiga alasan mengapa i’rab itu 

dinamakan i’rab: pertama, karena ia berfungsi untuk menjelaskan makna. Kedua, karena ia 

merubah harakat akhir kata pada suatu kalimat. Ketiga, karena orang yang meng-i’rab-kan 

perkataannya membuat pendengar suka kepadanya.24 Jadi ketika orang Arab menamakan harakat 

akhir pada suatu kalimat dengan harakat i’rab (al-harakat al-i’rabiyyah), maksud mereka adalah 

bahwa harakat tersebutlah yang mengungkapkan makna, dan mendekatkan makna tersebut kepada 

pamahaman, seakan-akan suatu makna terkunci/tertutup dan harakat i’rab-lah yang berfungsi untuk 

membuka dan menghilang penutup makna tersebut sehingga ia menjadi jelas.  

Secara istilah, i’rab mencakup tiga makna: pertama, pengaruh yang tampak atau 

tersembunyi yang ditimbulkan oleh ‘amil dalam mahal i’rab (atsarun zhahirun aw muqaddarun 

yajlibuhu al-amil fi mahalli al-i’rab). Kedua, perubahan akhir kata baik nampak maupun 

tersembunyi yang disebabkan oleh perbedaan ‘amil (taghayyuru awakhir al-kalim bi ikhtilafi al-

‘awamil lafzhan aw taqdiran). Ketiga, penerapan umum terhadap kaidah Nahwu yang beragam (al-

tathbiq al-‘am ‘ala al-qawa’idi an-nahwiyah al-mukhtalifah).25 

Dari beberapa definisi di atas, maka dapat disimpulkan bahwa i’rab adalah perubahan akhir 

kata baik nampak ataupun tersembunyi yang disebabkan oleh perbedaan ‘amil yang masuk pada 

kata tersebut. Sedangkan Ilmu I’rab Al-Qur’an secara istilah sebagaimana disampaikan oleh Yusuf 

bin Khalaf al-‘Isawi adalah: 

 حْوِيَّةِ الْمُحَرَّرةَِ قَوَاعِدِ النَّ  تََْريِْجِ تَ رَاكِيْبِهِ عَلَى الْ عِلْمٌ يبْحَثُ فِْ  

Ilmu yang membahas tentang penjelasan susunan-susunan kata dalam Al-Qur’an berdasar pada 

kaidah-kaidah Nahwu yang teruji. 

I’rab dan penafsiran memiliki hubungan yang sangat erat, sehingga ulama menjadikannya 

sebagai salah satu alat penting dalam penafsiran. Az-Zarkasyi, dalam kitab al-Burhan, 

meriwayatkan dari Ibnu ‘Abbas yang memaparkan pembagian tafsir menjadi empat kategori yakni 

tafsir yang diketahui oleh orang Arab dan dikenal oleh orang Arab, tafsir yang diketahui oleh semua  

 
23 Al-’Isawi, Y. (2007). ’Ilmu I’rab Al-Qur’an: Ta’shil wa Bayan. Dar as-Shumai’i. 
24 Al-Anbari, A. (2017). Asrar al-’Arabiyyah. Al-Majma’ al-’Ilmi al-’Arabi. 
25 Hasan, A. (n.d.). An-Nahwu al-Wafi. Dar al-Ma’arif 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

180 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

orang, tafsir yang hanya dipahami oleh ulama dan tafsir yang hanya diketahui oleh Allah semata. 

Menurut az-Zarkasyi, tafsir yang diketahui oleh orang Arab adalah i’rab.26 

Dalam hal keutamaan, i’rab Al-Qur’an memiliki posisi yang tinggi karena mengambil Al-

Qur’an sebagai fokus utamanya. Seperti yang diungkapkan oleh para ulama, pengetahuan 

ditinggikan oleh nilai dari apa yang diketahui. Melalui ilmu ini, sebuah makna dalam Al-Qur’an 

akan menjadi lebih jelas. I’rab adalah alat yang sangat berguna bagi mereka yang ingin memahami 

teks dengan benar dan mendalam.27 

Ibnu ‘Umar bahkan meriwayatkan pernyataan,  

 أَعْربِوُا الْقُرْآنَ   

“I’rablah Al-Qur’an,” yang menggarisbawahi pentingnya pemahaman bahasa dalam memahami 

Al-Qur’an dengan baik.28 

Ibnu ‘Athiyyah (w. 541 H) menambahkan sebuah bab dalam kitab tafsirnya yang berjudul 

"Bab fi fadhli tafsir Al-Qur’an wa al-kalam ‘ala lughatihi wa an-nazhri fi i’rabihi wa daqa’iqi 

ma’anihi (Bab tentang keutamaan tafsir Al-Qur’an, pemahaman tentang Bahasa dan i’rabnya dan 

penafsiran serta Kedalaman Maknanya).” Dalam bab ini, ia mengutip beberapa riwayat yang 

menegaskan pentingnya pemahaman i’rab. Salah satu riwayat yang disebutkan adalah riwayat dari 

Ibnu ‘Abbas yang menceritakan tentang seorang laki-laki yang bertanya kepada Nabi Muhammad 

SAW, “Ilmu Al-Qur’an yang mana yang paling utama?” Nabi SAW menjawab, “Bahasa Arabnya, 

maka carilah dalam puisi.” Nabi SAW juga memberikan nasihat lain, seperti yang diceritakan oleh 

Abu Hurairah, “Pahamilah i’rab Al-Qur’an dan carilah pemahaman tentang kata-kata yang asing”.29 

Selain poin-poin keutamaan yang telah disebutkan di atas, beberapa ulama juga menyoroti 

keunggulan i’rab Al-Qur’an, antara lain: 

1. Makki bin Abi Thalib al-Qaisi (w. 437 H) sebagaimana dikutip Ahmad Hasan Farhat 

mengatakan: 

  مَا   وَأَفْضَلُ   لغَُاتهِِ،وَ   قِرَاءَاتهِِ   وَمَعْرفَِةِ   مَعَانيِهِ،  وَفَ هْمِ   ألَْفَاظِهِ،  تََْوِيدِ   فِ   الرَّاغِبُ   الْقُرْآنِ،  عُلُومِ   طاَلِبِ   عَلَى  يََِبُ   مَا  أَعْظَمِ   مِنْ   وَرأَيَْتُ 

 عَلَى مُسْتَعِينًا فِيهِ،  اللَّحْنِ  مِنْ  سَالِمًا  بِذَلِكَ   ليَِكُونَ   وَسَوَاكِنِهِ؛ حَركََاتهِِ  رُّفِ صَ تَ  عَلَى وَالْوُقُوفُ  إعْرَابهِِ  مَعْرفَِةُ   مُُْتَاجٌ،  إليَْهِ   الْقَارِئُ 

 
26 Az-Zarkasyi, B. (2006). Al-Burhan fi ’Ulum Al-Qur’an. Dar al-Hadits. 
27 Elhut, M., & Yusuf Kaya, B. (2022). مقارنة بين الزّجّاج  والنحّّاس  في كتابيهما إعراب القرآن. İlahiyat Akademi, 15(15), 187–

216. https://doi.org/10.52886/ilak.1093349 
28 Al-’Isawi, Y. (2007). ’Ilmu I’rab Al-Qur’an: Ta’shil wa Bayan. Dar as-Shumai’i. 
29 Al-’Isawi, Y. (2007). ’Ilmu I’rab Al-Qur’an: Ta’shil wa Bayan. Dar as-Shumai’i. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 181 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

مًا  الْْرَكََاتِ،   بِِخْتِلََفِ   تََتَْلِفُ   قَدْ   الَّتِ   الْمَعَانِ   عَلَى  مُطَّلِعًا  بهِِ،   اللَّفْظِ   إِحْكَامِ     إِذْ   عِبَادِهِ؛   مِنْ   بِهِ   تَ عَالَ وَ   تَ بَارَكَ   اللَُّّ   أَراَدَ   لِمَا   مُتَ فَهِّ

عْرَابِ   حَقَائِقِ  بِعَْرفَِةِ  شْكَالَ، وَيَ نْجَلِي  الْمَعَانِ  أَكْثَ رَ   تَ عْرِفُ   الِْْ  الْمُرَادِ  حَقِيقَةِ  مَعْرفَِةُ  وَتَصِحُّ  الِْْطاَبُ،  يُ فْهَمُ وَ  الْفَوَائِدُ،  وَتَظْهَرُ  الِْْ

“Saya berpandangan bahwa kewajiban utama bagi para pencari ilmu Al-Qur’an adalah 

memiliki cinta yang mendalam terhadap tajwid dalam pengucapan kata-kata Al-Qur’an, 

memahami maknanya dengan baik, menguasai cara membaca dan bahasa yang terkandung 

dalam Al-Qur’an. Dan pembaca Al-Qur’an yang terbaik adalah orang yang memahami 

i’rabnya dengan baik, memperhatikan perubahan dalam harakat dan sukunnya untuk 

menghindari kesalahan dalam pengucapan, membantu dalam menjelaskan perbedaan dalam 

pengucapan yang dipengaruhi oleh perubahan harakat, memahami makna-maknanya secara 

mendalam, menghilangkan keraguan, mengungkapkan manfaat-manfaatnya, memahami 

konteksnya, dan memahami makna yang dimaksud dengan benar.30 

2. Ibnu ‘Athiyyah (w. 541 H) sebagaimana dikutip oleh Abdul Wahhab Fayyed mengatakan: 

رعِْ إِعْرَابُ الْقُرْآنِ أَصْلٌ   ريِْ عَةِ؛ لَِِنَّ بهِِ تَ قُوْمُ مَعَانيِْهِ الَّتِ هِيَ مِنَ الشَّ  فِ الشَّ

I’rab Al-Qur'an, yang mencakup pemahaman terhadap makna-makna kata-kata dalam Al-

Qur’an, merupakan fondasi yang sangat penting dalam ajaran agama, karena melalui ilmu ini, 

makna-makna hukum syari'at dapat dipahami.31  

3. ‘Abdullah bin al-Husain Abu al-Baqa’ al-‘Akbari (W. 616 H) mengatakan: 

 دِهِ مِنْ أَنَْْاءِ خِطاَبِهِ هِ إِلَ تَ بْيِيِن أَغْرَاضِهِ وَمَغْزَاهُ مَعْرفَِةُ إِعْرَابِهِ وَاشْتِقَاقِ مَقَاصِ أَقْ وَمُ طرَيِقٍ يُسْلَكُ فِِ الْوُقُوفِ عَلَى مَعْنَاهُ وَيُ تَ وَصَّلُ بِ وَ 

Ca Cara terbaik untuk memahami makna Al-Qur’an dan mencapai pemahaman yang 

mendalam tentang tujuan dan maksudnya adalah melalui peahaman i’rab dan konsep-konsep 

terkaitnya dlam konsep khithab (konteks percakapan)32. 

 

 

 
30 Farhat, A. H. (1997). Makki bin Abi Thalib wa Tafsir Al-Qur’an. Dar ’Imar. 
31 Fayyed, A. W. (1973). Manhaj Ibni ‘Athiyyah fi Tafsir Al-Qur’an al-Karim. Al-Hai’ah al-Ammah li Syu’un at-

Thabi’ al-Amiriyah. 
32 Al-’Akbari, A. (1997). At-Tibyan fi I’rab Al-Qur’an. Dar al-Fikr 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

182 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

Konteks Historis dan Teologis 

Fakhruddin ar-Razi dan Mafatih al-Ghaib 

Fakhruddin ar-Razi, yang lahir di Ray, Iran pada tahun 544 H/1149 M, dikenal sebagai 

seorang ulama Syafi’iyah dan Asy’ariyah. Ar-Razi yang bernama asli Muhammad ibn ‘Umar ibn 

Husayn ibn Hasan ibn ‘Ali ini wafat pada tahun 606 H/1209 M.33 

Dia dilahirkan dan dibesarkan dalam keluarga ulama. Ayahnya, Dhiya’uddin ‘Umar, adalah 

seorang ulama dari madzhab Syafi’i dan juga memiliki pengetahuan dalam ilmu kalam dari mazhab 

Asy’ari. Garis keturunan ilmunya dapat dilacak kembali hingga Imam Syafi’i melalui jalur al-

Muzanni, yang melalui Ali Abi Qasim al-Anmati, dari Abu ‘Abbas ibn Suraij, dari Abu Ishaq al-

Murwazi, dari Abu Zayd al-Murwazi, al-Qaffal al-Murwazi, dari Husain al-Murwazi, dan al-Farra’ 

al-Baghawi. Sedangkan dalam bidang ilmu kalam, dia menerima pelajaran dari Sulaiman ibn Nasir 

al-Ansari, yang merupakan murid dari al-Juwaini, yang merupakan guru dari Imam al-Ghazali. 

Garis keturunan ilmu kalamnya dapat ditelusuri hingga Abu Ishaq al-Isfirayini, Abu Hasan al-

Bahili, hingga Abu Hasan al-Asy’ar.34 

Rentang kehidupan ar-Razi terjadi selama masa kemunduran Daulah Bani Abbas dan awal 

munculnya dinasti-dinasti baru. Dalam konteks sejarah pemikiran, ia aktif pada periode di mana 

perdebatan sengit terjadi antara kelompok rasionalis dan tradisionalis. Dia menonjol sebagai 

seorang kritikus ulung dan terlibat dalam diskusi intelektual dengan para ulama sejawatnya. Tokoh-

tokoh penting lainnya yang hidup pada saat yang sama termasuk Saifuddin Al-Amidi (w. 631 H), 

‘Izzuddin Ibn Abdissalam (w. 660 H), Ibn Rusyd (w. 595 H), Ibn ‘Arabi (w. 638 H), Suhrawardi al-

Maqtul (w. 587 H), Syaikh ‘Abdul Qadir al-Jilani (w. 561 H), dan banyak lainnya.35 

Ar-Razi hidup pada paruh kedua abad ke-6 Hijriyah, suatu periode di mana konflik intens 

terjadi dalam berbagai aspek, termasuk politik, masyarakat, aliran-aliran Fiqh, dan ilmu Kalam. 

Terdapat pertarungan argumen yang sengit antara berbagai kelompok atau aliran dalam ilmu 

Kalam, seperti Syi’ah, Mu’tazilah, Murji’ah, Bathiniyah, dan Karamiyah. Di Kota Ray sendiri, 

terdapat perselisihan yang tajam antara kelompok Syafi’iyah, Hanafiyah, dan Syi’ah. Suasana dan 

latar belakang sosial, politik, dan ideologis yang kompleks ini pastinya memiliki pengaruh 

signifikan terhadap pemikiran dan konsep-konsep yang dikembangkan oleh Ar-Razi.36 

 
33 Hammadi, K. (2012). Manhaj al-Imam Fakhruddin ar-Razi Baina al-Asya’irah wa al-Mu’tazilah. Dar an-

Nawadir. 
34 Hammadi, K. (2012). Manhaj al-Imam Fakhruddin ar-Razi Baina al-Asya’irah wa al-Mu’tazilah. Dar an-

Nawadir. 
35 Al-Alwani, T. J. (2010). Fakhr al-Din al-Razi wa Mushannafatuhu. Dar as-Salam 
36 Adz-Dzahabi, M. H. (2005). At-Tafsir wa al-Mufassirun. Dar al-Hadits. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 183 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

Menurut para ahli, salah satu fokus utama dalam karya-karya ar-Razi adalah menentang 

pandangan kelompok Muktazilah. Diskusi-debat yang tajam yang melibatkan ar-Razi dalam hal ini 

menyebabkan terjadinya pendapat yang berbeda pada masa itu. Bahkan, catatan sejarah mencatat 

bahwa pemakaman ar-Razi dilakukan secara rahasia untuk menghindari tindakan yang tidak pantas 

dari lawan-lawan polemiknya.37 

Banyaknya pesan yang ingin disampaikan oleh ar-Razi menjadikan karyanya sangat luas 

dan monumental. Salah satu karyanya, Mafatih al-Ghaib, seperti yang dijelaskan oleh Abu Hayyan, 

dianggap sebagai karya yang mencakup segala hal kecuali tafsir. Namun, ar-Razi berhasil 

dengan baik dalam menjalankan misi untuk memperkuat madzhab Ahlussunnah wal Jama’ah. 

Hasilnya terlihat dalam pengajaran dan karyanya, yang menyebabkan sebagian besar pengikut 

aliran Syiah-Karamiyah di Kota Hirah beralih kembali ke ajaran Ahlussunnah.38  

Karya-karya beliau mencakup berbagai bidang dan tersebar di berbagai wilayah dunia yang 

berbeda. Dalam bidang Fiqh, beliau menghasilkan karya-karya seperti Syarh al-Wajiz dan ath-

Thariqah al-‘Alaiyah. Di bidang Ushul Fiqh, beliau menghasilkan Kitab al-Mahshul, sementara 

dalam bidang ilmu Kalam, karya-karyanya meliputi Ta’sis al-Taqdis, al-Mathalib al-'Aliyah, al-

Bayan wa al-Burhan fi al-Radd 'ala Ahl az-Ziyagh wa ath-Thughyan, serta Asrar al-Tanzil wa 

Anwar Takwil. Beliau juga berkontribusi di bidang filsafat dengan karya-karya seperti Syarh al-

Isyarat, Lubab al-Isyarat, dan al-Mulakhkhash fi al-Falsafah. Dalam bidang kedokteran, beliau 

menulis kitab Masail ath-Thibb dan at-Tasyrih min al-ra'si ila al-Khaliyyah. Karya-karyanya 

tersebar dan dipelajari di berbagai belahan dunia.39 

Ar-Razi dalam menafsirkan Al-Qur’an mengadopsi beragam metode. Dalam karyanya, 

Mafatih al-Ghaib, dia menggunakan pendekatan tahlili yang mengikuti urutan teks Al-Qur’an, 

dengan total 32 volume. Selain itu, ar-Razi menerapkan 11 metode khusus dalam bukunya ini, yang 

dapat diuraikan sebagai berikut: Pertama, dia menulisnya dengan pendekatan yang mendekati 

pertanyaan (mas’alah), perkataan (qaul), prospek, dan penelitian. Kedua, dia menggunakan dialog 

imajiner untuk mengklarifikasi konsep-konsep dan meningkatkan ketajaman pembahasan. Ketiga, 

dia merujuk pada teologi Asya’irah dalam konteks ayat-ayat teologi, dan mengacu pada pandangan 

fiqih Syafi'i dalam ayat-ayat yang berhubungan dengan hukum.40 

 

 
37 Al-Alwani, T. J. (2010). Fakhr al-Din al-Razi wa Mushannafatuhu. Dar as-Salam. 
38 Al-Alwani, T. J. (2010). Fakhr al-Din al-Razi wa Mushannafatuhu. Dar as-Salam. 
39 Fatih, M. (n.d.). Konsep Keserasian Al- Qur’an Dalam Tafsir Perspektif Ilmu Munasabah. 
40 Setiawan, T., & Romdoni, M. P. (2022). Analisis Manhaj Khusus Dalam Tafsir Mafatih al-Ghaib Karya ar-Razi. 

Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 2, 49–60. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

184 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

Keempat, untuk menguatkan interpretasinya, dia merujuk kepada pandangan beberapa 

ulama. Kelima, dalam menafsirkan ayat-ayat, dia menyajikan qira’at mutawatir dan menolak 

perselisihan dalam hal ini, meskipun terkadang dia juga mendukung qira’at yang disarankan oleh 

ahli bahasa (Nahwu), bahkan terkadang menerima qira’at yang syadz (tidak terlalu kuat) jika sesuai 

dan memberikan kekuatan pada interpretasinya terhadap suatu ayat. Keenam, dia menggunakan 

prinsip munasabah. Ketujuh, dia mengambil asbabun nuzul (sebab-sebab turunnya ayat) dalam 

pertimbangannya. Kedelapan, dia mempertimbangkan konsep nasikh-mansukh dalam konteks ar-

raf’u (penghapusan atau perubahan hukum dalam Al-Qur’an). Kesembilan, dia hanya menggunakan 

hadis dalam konteks masalah-masalah fikih. Kesepuluh, dia mengacu pada puisi Arab. Kesebelas, 

dia menggunakan riwayat israiliyyat dengan tujuan objektif.41 

 

Az-Zamakhsyari dan al-Kasysyaf 

Nama lengkap az-Zamakhsyari adalah Abul Qasim Muhammad bin Muhammad bin Umar 

al-Khawarizmiy al-Hanafiy al-Mu’taziliy, yang dikenal dengan gelar Jarullah (tetangga Allah) dan 

Taj al-Islam (mahkota Islam). Ia lahir pada tahun 467 H di sebuah dusun bernama Zamakhsyar di 

daerah Khurasan (Turkistan). Az-Zamakhsyari pergi ke Bagdad untuk mengejar pendidikan dari 

ulama-ulama terkemuka di sana. Setelah itu, ia kembali ke Khurasan, di mana karirnya semakin 

berkembang dan reputasinya semakin terkenal di seluruh penjuru. Banyak ulama yang belajar 

darinya, dan ia menjadi tokoh utama dalam berbagai bidang ilmu pada zamannya.42 Dari sisi 

‘Aqidah, beliau mengikuti Mu’tazilah dan dalam bidang Fiqih mengikuti madzhab Hanafi.43 

Tidak dapat disangkal bahwa az-Zamakhsyari adalah seorang imam terkemuka dalam 

berbagai bidang, termasuk tafsir, hadits, nahwu (ilmu tata bahasa Arab), bahasa, dan sastra. Di 

antara banyak karyanya, beberapa yang mencolok mencakup Asraru al-Balagah yang membahas 

bahasa, al-Mufashsal yang berkaitan dengan nahwu, serta Ru’usu al-Masa’il yang mengulas fiqh. 

Karyanya yang paling prestisius adalah kitab Tafsir al-Kasysyaf, yang ditulisnya ketika ia tinggal di 

kota Mekkah.44 Karena kejeniusannya dan keahliannya dalam bidang nahwu, bahasa, adab, dan 

tafsir, pandangan-pandangannya dalam hal bahasa dihormati oleh para ulama karena keasliannya.  

Az-Zamakhsyari mengabdikan seluruh hidupnya untuk keilmuan dan menyebarkan 

pandangan yang dianutnya, seperti yang sering dilakukan oleh para penganut Mu’tazilah yang  

 
41 Setiawan, T., & Romdoni, M. P. (2022). Analisis Manhaj Khusus Dalam Tafsir Mafatih al-Ghaib Karya ar-Razi. 

Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 2, 49–60. 
42 Adz-Dzahabi, M. H. (2005). At-Tafsir wa al-Mufassirun. Dar al-Hadits. 
43 Al-Qaththan, M. (2000). Mabahits fi ’Ulum Al-Qur’an. Maktabh al-Ma’arif. 
44 Al-Qaththan, M. (2000). Mabahits fi ’Ulum Al-Qur’an. Maktabh al-Ma’arif. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 185 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

mendahuluinya. Oleh karena itu, tidak mengherankan jika pengarang biografinya mencatat bahwa 

dia telah menghasilkan sekitar 50 karya tulis yang mencakup berbagai bidang. Beberapa karya az-

Zamakhsyari bahkan masih ada dalam bentuk manuskrip.45  

Az-Zamakhsyari meninggal pada tahun 538 Hijriyah di Jurjaniyah, yang terletak di wilayah 

Khwarizmy, setelah kembali dari tanah suci Makkah. Masa hidupnya adalah masa keemasan bagi 

ilmu tafsir, karena pada periode ini banyak kitab-kitab tafsir besar lahir, seperti karya-karya Al 

Baghawy, Ath-Thabary, Ibn Arabi, dan sejumlah karya tafsir penting lainnya yang menjadi warisan 

berharga dalam memahami Kitabullah Ta’ala.46 

Karya monumental tafsir az-Zamakhsyari Al-Kasysyaf ‘an Haqaiq Ghawamid At-Tanzil Wa 

‘Uyun Al-Aqawil Fi Wujuh At-Ta’wil, disusun selama tiga tahun, mulai dari tahun 526-528 H, di 

Makkah al-Mukarramah, ketika ia berada di sana untuk melakukan ibadah haji yang kedua kalinya. 

Hal itu diketahui dari pengakuannya sendiri yang dituangkan pada muqaddimah tafsirnya. Dalam 

hal ini, ia mengatakan bahwa lama penyusunan kitabnya sama dengan lama masa pemerintahan 

Abu Bakar As-Shiddiq.47 

Az-Zamakhsyari terkenal sebagai seorang mufassir yang memiliki keahlian yang tinggi 

dalam bahasa Arab, yang mencakup berbagai aspek seperti sastra, balaghah, nahwu, dan gramatika 

bahasa Arab yang digunakan. Tak heran bahwa kemahirannya dalam bidang bahasa tersebut 

memengaruhi dan memberikan warna pada hasil penafsirannya. Adz-Dzahabi memberikan 

komentar bahwa dalam penafsiran Al-Quran, az-Zamakhsyari lebih memfokuskan perhatiannya 

pada aspek balaghah, dengan tujuan untuk mengungkapkan keindahan dan rahasia yang terkandung 

dalam Al-Qur’an48 

Tafsir al-Kasysyaf mengikuti pendekatan tahlili dalam menafsirkan Al-Qur’an, dengan 

mengawali penafsiran secara analitik atau dengan mengikuti urutan ayat. Az-Zamkshsyari memulai 

penafsiran Al-Qur’an dengan merinci ayat-ayat secara rasional, yang diperkuat oleh bukti dari 

riwayat hadis, atau ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki kaitan dengan konteks ayat tersebut atau 

sebab-sebab turunnya ayat (asbab an-nuzul).49 

 

 
45 Ridho, A. R. (2019). Analisis Kajian Morfologi az-Zamakhsyari Dalam Tafsir al-Kasysyaf. El-Umdah, 2(1), 16–

37 
46 Adz-Dzahabi, M. H. (2005). At-Tafsir wa al-Mufassirun. Dar al-Hadits. 
47 Az-Zarkasyi, B. (2006). Al-Burhan fi ’Ulum Al-Qur’an. Dar al-Hadits. 
48 Adz-Dzahabi, M. H. (2005). At-Tafsir wa al-Mufassirun. Dar al-Hadits. 
49 Darmansyah, A. (2022). Rangkaian Wujud Ad-Dakhil Dalam Tafsir Az-Zamakhsyari. AL-Wasithoh: Jurnal Ilmu 

Agama Islam, 47, 1–11. https://journal.staiicdemak.ac.id/index.php/alwasithoh/article/view/22 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

186 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

Proses penulisan buku tafsir ini dimulai dengan mengidentifikasi nama surat, apakah 

termasuk dalam kategori Makkiyyah atau Madaniyyah. Juga, dilakukan identifikasi ayat-ayat yang 

tidak sesuai dengan kategorisasi tersebut jika surat tersebut dianggap sebagai surat Madaniyyah atau 

Makkiyyah. Selanjutnya, dijelaskan makna nama surat dan disebutkan nama alternatif untuk surat 

tersebut jika ada riwayat yang mengacu pada hal tersebut. Selain itu, disampaikan informasi 

mengenai keutamaan surat tersebut dan dimasukkan variasi bacaan dalam bahasa Arab, tata bahasa, 

bentuk kata, serta ilmu-ilmu bahasa Arab lainnya. Setelah langkah-langkah awal tersebut, Az-

Zamakhsyari kemudian melanjutkan dengan menjelaskan dan menafsirkan ayat-ayat Al-Quran. 

Dalam proses ini, ia mengikuti pandangan orang lain, memberikan argumen yang mendukung 

pandangan tersebut, dan juga menanggapi atau membantah pendapat orang-orang yang memiliki 

pandangan berbeda dengannya.50 

Kitab tafsir al-Kasysyaf sering kali mendapat kritik dan bahkan pengecaman. Menurut 

Husein adz-Dzahabi, kelompok yang mengkritik kitab tersebut pada umumnya merasa tidak puas 

dengan pembelaan az-Zamakhsyari terhadap doktrin Mu’tazilah, yang dianggapnya berlebihan. Az-

Zamakhsyari juga terkadang mengeluarkan kata-kata kasar saat mencela ulama lain yang 

berpandangan berbeda dengannya. Oleh karena kecenderungan ini, aspek lain dalam al-Kasysyaf, 

seperti penjelasan mengenai keindahan bahasa dalam ayat-ayat Al-Quran, sering kali terabaikan dan 

tidak diberikan perhatian yang cukup.51 

 

Komparasi Penafsiran ar-Razi dan az-Zamakhsyari  

Berikut ini perbedaan penafsiran dalam bentuk i’rab yang ditampilkan oleh ar-Razi dan az-

Zamakhsyari terhadap dua ayat yang terkait dengan perbuatan manusia: 

1. Q.S. as-Shaffat/37: 96 

ُ خَلَقَكُمْ   وَمَا تَ عْمَلُوْنَ وَاللّهّ

“Padahal Allah-lah yang menciptakan kamu dan apa yang kamu perbuat itu.” 

Ayat tersebut menceritakan peristiwa di mana Nabi Ibrahim as terlibat dalam sebuah 

perdebatan dengan kaum kafir yang menyembah berhala. Dalam perdebatan tersebut, Nabi Ibrahim 

dengan tegas menyatakan bahwa berhala yang disembah oleh mereka bukanlah Tuhan sejati, karena 

berhala-berhala tersebut tidak memiliki kemampuan untuk memberikan manfaat atau  

 
50 Rahmat, A., & Akbar, F. H. (2021). Kajian Analitik dan Epistemik Terhadap Corak Lughawi dan 

Kecenderungan I’tizali Tafsir Al-Kasysyaf. Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 1(1), 1–13. 
51 Az-Zamakhsyari, M. (1998). Al-Kasysyaf. Maktabah al-’Abikan 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 187 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

membahayakan mereka sama sekali. Dalam keberaniannya, Nabi Ibrahim tidak hanya berhadapan 

dengan masyarakat yang menyembah berhala, tetapi juga menghadapi raja Namrud yang dikenal 

sebagai penguasa zalim yang telah berkuasa selama 400 tahun.52 

Ar-Razi menafsirkan ayat di atas dengan memasukkannya pada masalah yang kedua. Ia 

menuliskan: 

ُ خَلَقَكُمْ وَما تَ عْمَلُونَ عَلَى أَنَّ فِعْلَ الْعَبْدِ مََلُْوقٌ لِلَِّّ تَ عَ الْمَسْألََةُ الثَّانيَِةُ: احْتَجَّ جُُْهُورُ الَِْصْ  الَ فَ قَالَ النَّحْوِيُّونَ: ات َّفَقُوا  حَابِ بقَِوْلِهِ: وَاللَّّ

قْدِيرِ صَ   عَلَى أَنَّ لَفْظَ مَا مَعَ مَا بَ عْدَهُ فِ تَ قْدِيرِ  ُ خَلَقَكُمْ الْمَصْدَرِ فَ قَوْلهُُ: وَما تَ عْمَلُونَ مَعْنَاهُ وَعَمَلَكُمْ، وَعَلَى هَذَا الت َّ ارَ مَعْنََ الْْيةَِ وَاللَّّ

 وَخَلَقَ عَمَلَكُمْ 

Masalah kedua: Mayoritas ashab berhujjah dengan mengatakan: “Dan Allah menciptakan kamu 

dan perbuatan-perbuatanmu”, bahwa perbuatan seorang hamba diciptakan oleh Allah Ta’ala. 

Para ahli Nahwu sepakat bahwa kata “maa” (ما) bersamaan kata sesudahnya dipahami dalam 

bentuk mashdar. Maka, ungkapan “ تعَمَْلُونَ   وَما " dapat diartikan sebagai wa ‘amalakum “dan 

perbuatan-perbuatanmu.” Dengan pemahaman seperti ini, makna ayat menjadi “Dan Allah 

menciptakan kamu dan menciptakan perbuatan-perbuatanmu”.53 

Dalam konteks analisis i’rab, ar-Razi memaparkan pandangan mayoritas ulama yang 

menginterpretasikan penggunaan huruf “ma” pada frasa “wa ma ta’malun” sebagai “ma 

mashdariyah.” Dengan demikian, pandangan ini mengarahkan makna ayat tersebut menjadi “wa 

Allahu khalaqakum wa ‘amalakum,” yang berarti bahwa Allah menciptakan kamu beserta 

perbuatan-perbuatanmu.  

Beberapa mufassir bermadzhab Asy’ari juga menjadikan ayat ini sebagai dalil bahwa 

perbuatan manusia diciptakan oleh Allah swt, diantaranya al-Qurthubi dalam kitab tafsirnya al-

Jami’ li Ahkam Al-Qur’an, ia menuliskan: 

وَعَمَلَ  خَلَقَكُمْ   َ وَاللَّّ قْدِيرُ  وَالت َّ مَصْدَراً،  الْفِعْلِ  مَعَ  مَا"  تَكُونَ"  أَنْ  لِلَِّّ وَالَِْحْسَنُ  خَلْقُ  الَِْفْ عَالَ  أَنَّ  نَّةِ:  السُّ أَهْلِ  مَذْهَبُ  وَهَذَا  عَزَّ    كُمْ 

 ةِ يَّ بِْ ريَِّةِ وَالَْ وَجَلَّ وَاكْتِسَابٌ للِْعِبَادِ. وَفِ هَذَا إِبْطاَلُ مَذَاهِبِ الْقَدَ 

 

"Dan yang lebih baik adalah bahwa kata 'مَا' (ma) bersamaan fi’ilnya sebagai mashdar. Dalam 

hal ini, makna ayat adalah bahwa Allah menciptakan kamu dan perbuatan-perbuatanmu. Ini  

 
52 Al-Bishri, I. (1968). Qishash al-Anbiya’. Dar at-Ta’lif. 
53 Ar-Razi, F. (1981). Mafatih al-Ghaib. Dar al-Fikr. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

188 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

adalah pandangan yang dipegang oleh Ahlussunnah wal Jamaah, yang meyakini bahwa 

perbuatan-perbuatan adalah ciptaan Allah dan merupakan hasil usaha manusia. Dalam 

pandangan ini, doktrin-doktrin al-qadariyah dan al-jabriyah dianggap tidak relevan."54 

Hal yang sama juga disampaikan al-Khazin dalam tafsirnya Lubab at-Ta’wil fi Ma’ani at-

Tanzil, yang menuliskan: 

  تَ عَالَ وَفِ الْيةَِ دَليِلٌ عَلَى أَنَّ أَفْ عَالَ الْعِبَادِ مََلُْوقَةٌ لِلَِّّ 

“Dalam ayat ini terdapat dalil bahwa perbuatan hamba adalah ciptaan Allah swt.”55 

Begitu juga dengan al-Baghawi dalam Tafsir Ma’alim at-Tanzil,56 ia menuliskan: 

 فْ عَالَ الْعِبَادِ مََلُْوقَةٌ لِلَِّّ تَ عَالَ أَنَّ أَ ى وَفِيهِ دَليِلٌ عَلَ 

Selain ma pada wa ma ta’malun merupakan ma mashdariyah, ar-Razi juga menyampaikan 

bahwa ma tersebut juga dapat berupa ma maf’ul sehingga bermakna Allah yang menciptakan kalian 

dan berhala kalian, dan menurutnya wajah ini yang diunggulkan, karena yang dimaksud dalam ayat 

adalah untuk membantah keyakinan mereka dalam penyembahan berhala, bukan untuk 

membuktikan bahwa mereka tidak menciptakan perbuatan mereka sendiri, ia menuliskan: 

 

فَ قَدْ  الْمَصْدَرِ  بِعَْنََ  تََِيءُ  بَ عْدِهَا كَمَا  مَعَ  مَا  لَفْظَةَ  أَنَّ  الثَّلََثةَِ  الْوُجُوهِ  بِِذَِهِ  عَلَى    فَ ثَ بَتَ  هاهنا  حمله  فكان  الْمَفْعُولِ  بِعَْنََ  أيَْضًا  تََِيءُ 

مَذْ  تَ زْييِفُ  الْْيةَِ  هَذِهِ  فِ  الْمَقْصُودَ  لَِِنَّ  أَوْلَ  عِبَاهَبِهِمْ  الْمَفْعُولِ  الَّذِي  فِ  لَِِنَّ  أنَْ فُسِهِمْ،  أَفْ عَالَ  يوُجِدُونَ  لََ  مُْ  أَنََّّ بَ يَانُ  لََ  الَِْصْنَامِ  دَةِ 

وَاعْلَ   جَرَى الَِْعْمَالِ،  خَلْقُ  لََ  الَِْصْنَامِ  عِبَادَةِ  مَسْألََةُ  هُوَ  الْمَوْضِعِ  هَذَا  إِلَ  الْْيةَِ  أَوَّلِ  فِ  هَ ذِكْرُهُ  أَنَّ  ؤَاذِ مْ  السُّ دلَئلنا  لََتِ  هِ  وف  قَويَِّةٌ 

 كثيَة 

Ar-Razi memaparkan beragam alternatif dalam penggunaan "ما" (ma) dalam i’rab ayat 

tersebut, yang mencakup ma mashdariyah dan ma maf’ul. Walaupun mayoritas ulama yang 

semadzhab dengannya menerima penggunaan ma mashdariyah, ar-Razi tidak menentang gagasan 

bahwa perbuatan manusia adalah hasil ciptaan Allah. Pendekatannya lebih berfokus pada konteks 

ayat, dengan mengutamakan penggunaan "ما" (ma) maf’ul. Dalam pandangan ar-Razi, tujuan utama 

ayat ini adalah untuk membantah keyakinan penyembah berhala, bukan untuk membuktikan bahwa  

 
54 Al-Qurthubi, M. (2006). Al-Jami’ li Ahkam Al-Qur’an. Mu’assasah ar-Risalah. 
55 Al-Khazin. (2004). Lubab at-Ta’wil fi Ma’ani at-Tanzil. Dar al-Kutub al-’Ilmiyah. 
56 Al-Baghawi, A.-H. (1409). Ma’alim at-Tanzil. Dar Thaibah. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 189 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

mereka tidak menciptakan perbuatan mereka sendiri. Dengan demikian, pendekatan ar-Razi 

terhadap ayat ini lebih menekankan pada relevansi konteks khusus dalam kerangka argumen 

tafsirnya.57 

Az-Zamakhsyari tampaknya melewati penafsiran ayat 95 dalam Surah As-Shaffat dan 

dengan cepat beralih untuk mendalami penafsiran ayat 96, yang menjadi pusat perhatian utama 

dalam pembahasannya. Hal ini menunjukkan semangat besar az-Zamakhsyari untuk menguraikan 

dan mengkomunikasikan pemikiran dan pemahamannya mengenai ayat ini. Az-Zamakhsyari 

berupaya dengan sungguh-sungguh untuk mengoreksi pemahaman yang salah yang mungkin ada 

terkait dengan ayat ini, sehingga ia langsung melompati ayat 95. Meskipun begitu, dalam 

penyajiannya, ia tetap memasukkan ayat 95 dan ayat 96 dalam satu konteks, karena keduanya 

berhubungan dengan perkataan Nabi Ibrahim kepada kaumnya. Az-Zamakhsyari memulai 

penafsirannya dengan menyebutkan makna ayat 96, di mana ia menyampaikan: 

خَلَ   ُ تعمقَ وَاللَّّ ما  وخلق  خلقكم  يعنَ  تَ عْمَلُونَ  وَما  الِصنام، كقكُمْ  من  أى  لونه  فَطرََهُنَّ  الَّذِي  وَالَِْرْضِ  ماواتِ  السَّ رَبُّ  ربَُّكُمْ  بَلْ  وله 

 م فطر الِصنا 

“Allah menciptakan kalian dan apa yang kalian buat,” yang berarti Allah menciptakan kalian dan 

juga menciptakan berhala-berhala yang kalian buat, sebagaimana disebutkan dalam ayat, “Bahkan 

Tuhanmu adalah Tuhan langit dan bumi yang menciptakannya (yaitu, berhala-berhala itu).58 

 

Dalam penjelasannya, ia memandang kata "ما" (ma) dalam ayat tersebut sebagai " موصولة  ما " 

(ma musulah) daripada " مصدرية  ما " (ma masdariyah). Pandangan ini memiliki potensi untuk 

mengubah esensi dari ayat tersebut. Az-Zamakhsyari menjelaskan pemahamannya terhadap kata 

“ma” dalam ayat tersebut melalui sebuah dialog tanya jawab yang dia sertakan dalam tulisan 

tafsirnya. Dalam dialog tersebut, dia menguraikan: 

 

وَ  خَلَقَكُمْ   ُ وَاللَّّ الْمَعْنََ:  وَيَكُونُ  لَةً،  مُوصَوَّ لََ  مُصْدَريَِّةً  مَا  تَكُونَ  "أَن  أنَكَرْتُ  "فَمَا"  قُ لْتَ:  قُ لْتُ:    عَمَلَكُمْ، كَمَافإَِن  الْمُجْبِةَُ؟"  تَ قُولُ 

ؤَالَ بَ عْدَ بَطْلََنهِِ  بِهِ "أَقْ رَبُ مَا يُ بْطِلُ   بُو عَنْهُ نُ بًّا ظاَهِرًا هَذَا السُّ  ".بُِجَجِ الْعَقْلِ وَالْكِتَابِ: أَنَّ مَعْنََ الْْيةَِ يُ ؤَبِّهِ إِبْطاَءً جَلِيًّا، وَيَ ن ْ

 

 

 
57 Ar-Razi, F. (1981). Mafatih al-Ghaib. Dar al-Fikr. 
58 Az-Zamakhsyari, M. (1998). Al-Kasysyaf. Maktabah al-’Abikan. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

190 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

Jika kamu bertanya, "Kenapa kamu tidak menganggap 'ما' (ma) sebagai ' مصدرية  ما ' (ma masdariyah) 

dan maknanya adalah 'Allah menciptakan kalian dan perbuatan-perbuatan kalian,' sebagaimana 

yang dikemukakan oleh kelompok Jabriyah?" Saya akan menjawab bahwa yang paling kuat untuk 

membantah pertanyaan ini, setelah argumen yang berasal dari akal dan teks, adalah bahwa makna 

ayat tersebut secara tegas menolak pemahaman tersebut dan menunjukkan penafsiran yang jelas 

yang berlawanan dengannya.59 

Az-Zamakhsyari memberikan penjelasannya ini sebagai respons terhadap orang-orang yang 

menurutnya telah salah dalam memahami makna ayat tersebut. Selanjutnya, ia menjelaskan bahwa 

jika seseorang berpendapat bahwa makna ayat tersebut adalah bahwa Allah menciptakan perbuatan 

manusia, maka penafsiran tersebut tidak sesuai dan tidak sejalan dengan konteks yang sedang 

dibahas dalam ayat sebelumnya. Ayat sebelumnya menyatakan: 

 ( 95) قالَ أتََ عْبُدُونَ ما تَ نْحِتُونَ 

Ayat 95 membahas pertanyaan tentang bagaimana kaum tersebut dapat menyembah patung-

patung yang mereka buat sendiri. Oleh karena itu, makna yang paling sesuai untuk ayat yang 

mengikuti adalah interpretasi dengan konteks yang serupa, yakni untuk menguatkan bahwa Allah-

lah yang menciptakan mereka dan juga patung-patung yang mereka buat. "ما" (ma) dalam ayat 95 

adalah " موصولة  ما " (ma maushulah), dan hal ini telah disetujui dan tidak pernah menjadi subjek 

perdebatan. Maka, az-Zamakhsyari menekankan bahwa ayat yang mengikuti juga pasti 

menggunakan " موصولة  ما " (ma maushulah), dan tidak ada yang mengubahnya menjadi " مصدرية  ما " 

(ma mashdariyyah), kecuali orang-orang yang bertindak sewenang-wenang dan terlalu fanatik 

terhadap madzhab mereka tanpa mempertimbangkan ilmu tafsir dan struktur al-Quran. Az-

Zamakhsyari dengan tegas mempertahankan penafsirannya dan menentang tafsiran lain yang 

bertentangan dengannya.60 

2. Q.S. al-Qashash/28: 68 

ا يُشْركُِوْنَ  ۗ مَا كَانَ لََمُُ الِْْيََةَُ وَربَُّكَ يَلُْقُ مَا يَشَاۤءُ وَيَتَْارُ ۗ   لهى عَمَّ نَ اللّهِّ وَتَ عه  سُبْحه

Dan Tuhanmu menciptakan apa yang Dia kehendaki dan memilihnya. Sekali-kali tidak ada pilihan 

bagi mereka. Maha Suci Allah dan Maha Tinggi dari apa yang mereka persekutukan (dengan Dia). 

 

 

 
 

59 Az-Zamakhsyari, M. (1998). Al-Kasysyaf. Maktabah al-’Abikan. 
60 Az-Zamakhsyari, M. (1998). Al-Kasysyaf. Maktabah al-’Abikan. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 191 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

Ayat di atas turun sebagai jawaban terhadap orang-orang musyrik yang mengatakan: 

عَظِيمٍ  الْقَرْيَ تَيْنِ  مِنَ  رجَُلٍ  عَلَى  الْقُرْآنُ  هَذَا  نُ زِّلَ   Mengapa Al Quran ini tidak diturunkan kepada seorang“ / لَوْلََ 

besar dari salah satu dua negeri (Mekah dan Thaif) ini?” yaitu al-Walid bin al-Mughirah dan 

‘Urwah bin Mas’ud ats-Tsaqafi. Kemudian Allah mengkabarkan bahwa Allah tidak 

mengutus Rasul atas pilihan mereka (Al-Baghawi, 1409). 

Dalam menafsirkan ayat tersebut, ar-Razi menuliskan: 

مَا   يَلُْقُ  مَ يَ وَربَُّكَ  يَُصَّ  أَنْ  فَ لَهُ  وَالضُّرِّ  فْعِ  الن َّ مُنَ زَّهٌ عَنِ  وَهُوَ  الْمُطْلَقُ  الْمَالِكُ  أنََّهُ  وَالْمُرَادُ  عَلَيْهِ  شاءُ وَيَتْارُ  اعْتِِاَضَ  لََ  شَاءَ  بِاَ  شَاءَ  نْ 

 ألَْبَ تَّةَ 

“Dan Tuhanmu menciptakan apa yang Dia kehendaki dan memilih. Yang dimaksud adalah bahwa 

Dia adalah Pemilik Mutlak, dan Dia Maha Suci dari manfaat dan kerugian. Oleh karena itu, Dia 

memiliki hak untuk mengkhususkan siapa yang Dia kehendaki dengan apa yang Dia kehendaki, 

tanpa ada yang dapat menentangnya.”61 

 

Kemudian melanjutkan dengan menganalisis i’rab: 

قَ وْ إِ  عَلَى  الْوَقْفِ  تََاَمُ  يَكُونَ  أَنْ  الَِْحْسَنُ  وَهُوَ  الَِْوَّلُ:  وَجْهَانِ:  الْْيةَِ  فِ  فَ نَ قُولُ  هَذَا  عَرَفْتَ  وَالْمَعْنََ:  ذَا  نَ فْيًا،  مَا  وَيَكُونُ  وَيَتْارُ  لِهِ: 

 نْ يَ فْعَلَ يْسَ لََمُْ أَنْ يَتَْارُوا عَلَى اللَِّّ أَ  وَيَتَْارُ ليَْسَ لََمُُ الِْْيََةَُ إِذْ لَ وَربَُّكَ يَلُْقُ مَا يَشَاءُ 

“Jika kamu memahami hal ini, maka kita bisa mengidentifikasi dua aspek dalam ayat ini: 

Pertama, yang lebih baik adalah waqaf (berhenti) pada ' ُوَيخَْتار' dan menjadikan “ma” sebagai 

nafi. Artinya, “dan Tuhanmu menciptakan apa yang Dia kehendaki dan Dia memilih,” yang 

berarti bahwa mereka tidak memiliki pilihan, karena mereka tidak memiliki kebebasan untuk 

memilih melawan kehendak Allah.”62 

Dari sisi i’rab, ar-Razi menginterpretasikan kata "مَا" (ma) pada " الْخِيَرَةُ   لهَُمُ   كَانَ   مَا " (ma kana 

lahum al-khiyarah) sebagai " نفَِيًّا  مَا " (ma nafi), yang mengimplikasikan bahwa manusia tidak 

memiliki pilihan. Dalam pemahaman ini, ayat tersebut menyiratkan bahwa manusia tidak memiliki 

kebebasan untuk membuat pilihan yang berbeda dengan kehendak Allah, karena segala sesuatu 

dalam wujud ini tunduk dan patuh kepada-Nya, suka atau tidak suka. 

 

 
61 Ar-Razi, F. (1981). Mafatih al-Ghaib. Dar al-Fikr. 
62 Ar-Razi, F. (1981). Mafatih al-Ghaib. Dar al-Fikr. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

192 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

Penafsiran yang sama dengan ar-Razi disampaikan oleh Ibnu Katsir dalam Tafsir Al-

Qur’an al-‘Adzim63 dan menjadikan ma sebagai ma nafi. Ia menuliskan: 

فاَلُِْ  يَكُنْ،  لََْ  يَشَأْ  لََْ  وَمَا  شَاءَ كَانَ  فَمَا  يَشَاءُ،  مَا  أَيْ  يَشاءُ وَيَتْارُ  مَا  يَلُْقُ  وَربَُّكَ  تعال:  بيَِدِهِ، وَمَرْجِعُهَا  قال  وَشَرُّهَا  خَيَْهَُا  مُورُ كُلُّهَا 

، كَقَوْ وْ إِليَْهِ، وَق َ  ُ وَرَسُولهُُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ  لهُُ: مَا كانَ لََمُُ الِْْيََةَُ نَ فْيٌ عَلَى أَصَحِّ الْقَوْلَيْنِ لِهِ تَ عَالَ: وَما كانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَ مُؤْمِنَةٍ إِذا قَضَى اللَّّ

 [260:  لََمُُ الِْْيََةَُ مِنْ أَمْرهِِمْ ]الَِْحْزَابِ 

 An-Nasafi dalam tafsir Madarik at-Tanzil wa Haqa’iq at-Ta’wil juga mendukung 

penafsiran di atas. Ia menjadikan ayat wa rabbuka yakhluqu ma yasya’u sebagai dalil 

diciptakannya perbuatan (khalq al-af’al). Dari sisi i’rab, an-Nasafi juga menjadikan ma pada ma 

kana lahum al-khiyarah sebagai ma nafi.64 

Penafsiran-penafsiran tersebut berbeda dengan az-Zamakhsyari yang berafiliasi dengan 

Mu’tazilah, ia menuliskan: 

هُوَ خَيٌَْ   مَا  لِلْعِبَادِ  يَتَْارُ  أَيْ:  يَْةَُ،  الَْْ فِيهِ  لََمُْ  الَّذِي  وَيَتَْارُ  مَعْنَاهُ  أنَ ْ وَقِيلَ:  مِنْ  بَِصَالِِْهِمْ  أَعْلَمُ  وَأَصْلَحُ، وَهُوَ  فِ  لََمُْ  قَ وْلَِِمْ  مِنْ  فُسِهِمْ، 

لَةِ إِلَ الْمَوْصُولِ إِذَا جَعَلْتَ مَا مَوْصُولَةً؟ قُ لْتُ: أَصْ خَيَْةٌَ لِمُخْتَارِ. فإَِنْ قُ لْتَ: فأَيَْنَ الرَّاجِ  الَِْمْرَيْنِ: ليَْسَ فِيهِمَا  لُ الْكَلََمِ: مَا  عُ مِنَ الصِّ

فَحُذِفَ   يَْةَُ،  الَْْ فِيهِ  قَ وْلِهِ "إِنَّ ذَلِكَ لَمِ كَانَ لََمُْ  الِْمُُورِ" لَِِ "فِيهِ" كَمَا حُذِفَ "مِنْهُ" فِ  برَِيءٌ مِنْ  نْ عَزْمِ   ُ أَيْ اللَّّ  ، اللَِّّ مَفْهُومٌ سُبْحَانَ  نَّهُ 

 .تَارُ لْرُْأَةِ عَلَى اللَِّّ وَاخْتِيَارهِِمْ عَلَيْهِ مَا لََ يَْ إِشْرَاكِهِمْ وَمَا يََْمِلُهُمْ عَلَيْهِ مِنَ ا

 

Dikatakan juga bahwa maknanya adalah Allah memilihkan bagi mereka yang ada pada-Nya 

kebaikan. Artinya, Allah memilihkan bagi hamba-hamba-Nya apa yang baik dan paling sesuai 

untuk mereka, karena Allah lebih mengetahui tentang kemaslahatan mereka daripada diri mereka 

sendiri. Ini berdasarkan dua perkara, manusia tidak memiliki pilihan. Jika kamu bertanya, “Jika 

kamu menjadikan 'مَا' (ma) sebagai ' موصولة  مَا ' (ma maushulah), maka di mana kembaliannya?” Saya 

menjawab bahwa asal dari pernyataan tersebut adalah ' الْخَيْرَةُ   فيِهِ   لهَُمُ   كَانَ   مَا ' (ma kana lahum fihi al-

khiyarah), maka kata ' ِفِيه' (fihi) dihapus, sama seperti kata ' ُمِنه' (minhu) dihapus dalam pernyataan '  إِن  

الْْمُُورِ  زْمِ عَ  لمَِنْ  ذلَِكَ  ' (inna dhalika lamina 'azm al-umur). Hal ini karena pemahaman yang tersirat dalam 

kalimat tersebut adalah Allah Maha Suci dari penyekutuan, dan Dia bebas dari apa yang mereka  

 
63 Ibnu Katsir, I. (n.d.). Tafsir al-Qur’an al-’Adzim. Mu’assasah Qurthubah. 
64 An-Nasafi, A. (n.d.). Madarik at-Tanzil wa Haqa’iq at-Ta’wil. Maktabah Nizar. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 193 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

tujukan kepada-Nya, serta dari tindakan berani mereka dalam memilih sesuatu untuk Allah yang 

Allah tidak memilih.65 

Dari sisi i’rab, az-Zamakhsyari menginterpretasikan kata "مَا" (ma) pada " الْخِيَرَةُ   لهَُمُ   كَانَ   مَا  " (ma 

kana lahum al-khiyarah) sebagai ma maushul. Hal tersebut berimplikasi pada pandangan bahwa 

tidak semua hal dipilih Allah, tetapi diwajibkan bahwa Dia memilih apa yang baik bagi mereka, 

bukan yang tidak baik. 

 

Pengaruh Afiliasi Madzhab Teologis terhadap I’rab Ayat-ayat Al-Qur’an 

Variasi dalam penerapan i’rab antara dua mufassir terkemuka, yaitu ar-Razi dan az-

Zamakhsyari, terhadap ayat-ayat yang berkaitan dengan perbuatan manusia dalam Al-Qur’an, 

menggambarkan dengan jelas bagaimana afiliasi madzhab teologis dapat berdampak signifikan 

pada i’rab (analisis gramatikal) dan penafsiran Al-Qur’an. Ar-Razi dikenal sebagai seorang 

mufassir yang berafiliasi dengan madzhab Asy’ari, yang memiliki pandangan teologis tertentu 

tentang masalah perbuatan manusia. Oleh karena itu, dalam karyanya, ar-Razi cenderung 

menerapkan analisis i’rab yang berkaitan dengan perbuatan manusia dengan mempertimbangkan 

pandangan Asy’ari tentang perbuatan manusia. 

Sementara itu, az-Zamakhsyari yang memiliki latar belakang madzhab Mu’tazilah dan 

memiliki pandangan teologis yang berbeda, khususnya tentang masalah perbuatan manusia, 

cenderung menerapkan pandangan Mu’tazilah dalam penerapan i’rab ayat-ayat yang berbicara 

tentang perbuatan manusia. 

Ketika memahami perbedaan pandangan teologis ini, terlihat bagaimana pemahaman dan 

pemilihan i’rab tertentu dalam ayat Al-Qur’an dapat berbeda antara kedua mufassir tersebut. Hal ini 

menunjukkan bahwa penerapan i’rab dalam penafsiran tidak selalu objektif, melainkan juga 

dipengaruhi oleh sudut pandang dan afiliasi madzhab teologis masing-masing individu.  

Penerapan i’rab yang dilakukan oleh ar-Razi ketika menafsirkan Q.S. as-Shaffat/37: 96 

dengan merujuk pada pendapat mayoritas ulama dan Q.S. al-Qashash/28: 68, menguatkan 

pandangan Asy’ariyah. Dalam pandangannya, perbuatan manusia adalah ciptaan Allah, Abu Hasan 

al-Asy’ari (w. 330 H) menyatakan: 

  ُ ئًا قَ بْلَ أَنْ يَ فْعَلَهُ اللَّّ عَلَى الْْرُُوجِ مِنْ عِلْمِ اللَِّّ عَزَّ وَجَلَّ وَأنََّهُ لََ خَالِقَ  نِِ عَنِ اللَِّّ وَلََ نَ قْدِرُ وَلََ نَسْتَ غْ وَأَنَّ أَحَدًا لََ يَسْتَطِيعُ أَنْ يَ فْعَلَ شَي ْ

 .إِلََّ اللَِّّ وَأَنَّ أَعْمَالَ الْعَبْدِ مََلُْوقَةٌ لِلَِّّ 

 
65 Az-Zamakhsyari, M. (1998). Al-Kasysyaf. Maktabah al-’Abikan. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

194 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

“Dan bahwa tidak ada seorang pun yang dapat melakukan sesuatu sebelum Allah melakukannya, 

dan kita tidak dapat melepaskan diri dari Allah, juga tidak dapat keluar dari pengetahuan Allah 

Yang Maha Kuasa. Dan tidak ada Pencipta selain Allah, serta perbuatan hamba diciptakan 

Allah.”66 

 

Dalam pernyataan yang disampaikan oleh al-Asy’ari, dapat diinterpretasikan bahwa dalam 

pandangannya, manusia tidak memiliki kemampuan untuk melakukan sesuatu sebelum Allah 

melakukannya terlebih dahulu. Ini mengindikasikan bahwa kemampuan manusia untuk bertindak 

bergantung pada kehendak Allah. Manusia tidak dapat terlepas dari Allah dan tindakan manusia 

merupakan hasil ciptaan Allah. Dari sudut pandang al-Asy’ari, ini menegaskan bahwa perbuatan 

manusia bukanlah buatan manusia itu sendiri, melainkan diciptakan oleh Allah. Oleh karena itu, 

menurut al-Asy’ari, manusia tidak menciptakan perbuatannya sendiri, melainkan perbuatan manusia 

diciptakan oleh Allah. 

Dalam bukunya yang berjudul al-Luma’ Fi al-Radd ‘Ala Ahl al-Zaigh Wa al-Bida’, al-

Asy’ari juga menyampaikan pandangannya tentang perbuatan manusia. Dalam konteks ini, ia 

menyatakan bahwa perbuatan manusia termanifestasikan melalui konsep yang ia sebut sebagai “al-

kasb”. Al-kasb, memiliki makna sebagai perolehan atau usaha. Ini mengindikasikan bahwa tindakan 

manusia adalah hasil dari usaha atau perolehan yang dilakukan oleh manusia, dan pada akhirnya 

diwujudkan oleh Tuhan. Dalam hal ini manusia sifatnya hanya memperoleh atau mengusahai  

perbuatan, bukan mewujudkan perbuatan. Sedang yang mewujudkan atau yang memberlakukan 

perbuatan pada hakikatnya adalah Tuhan. Al-Asy’ari menuliskan: 

 ه تِ قَ ي ْ قِ ى حَ علَ  هُ سب لَ تَ كْ مُ و الْ تعال هُ  اللُ   انَ ا كَ بً سْ كَ   لُ عْ فِ الْ  انَ ا كَ ذَ اِ  بَ جَ فوَ 

“Maka mestilah apabila perbuatan itu berupa kasb adalah Allah pelaku kasb itu pada 

hakikatnya.”67 

 

Sedangkan penerapan i’rab yang dilakukan az-Zamakhsyari dalam penafsirannya 

menguatkan salah satu dari Ushul al-Khamsah Mu’tazilah yaitu al-‘adl. Prinsip ini, menurut 

pandangan Mu’tazilah, sangat terkait dengan prinsip at-tauhid. Allah, sesuai dengan prinsip at-

tauhid, pantas mendapatkan kesucian yang mutlak, yang tidak tercemar dengan kekurangan apa 

pun. Dalam perspektif Mu’tazilah, dipercayai bahwa Allah tidak menghukum seseorang atas dosa  

 
66 Al-Asy’ari, A. al-H. (n.d.). Al-Ibanah ’an Ushul ad-Diyanah. Dar Ibni Zaidun. 
67 Al-Asy’ari, A. al-H. (n.d.). Al-Ibanah ’an Ushul ad-Diyanah. Dar Ibni Zaidun. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 195 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

yang tidak dikehendaki olehnya, karena ini dianggap sebagai ketidakadilan, dan ketidakadilan 

adalah ciri makhluk, bukan ciri Sang Pencipta. Dia tidak ada bandingannya dengan apapun. Prinsip 

keadilan didasarkan pada kepercayaan Mu’tazilah terhadap prinsip kebebasan dan pilihan serta 

penolakan mereka terhadap doktrin jabr (ketentuan takdir). Ini didasarkan pada keyakinan mereka 

terhadap konsep “qadar,” yang berarti bahwa manusia memiliki kemampuan untuk melakukan 

tindakan mereka sendiri dan memiliki kebebasan dalam pilihan mereka. Mu’tazilah umumnya 

setuju bahwa manusia adalah pencipta perbuatan mereka sendiri.68 Hal tersebut tercermin dalam 

penerapan i’rab az-Zamakhsyari terhadap Q.S. as-Shaffat/37: 96.  

Selain itu, melalui prinsip al-‘adl ini, Mu’tazilah berpandangan bahwa Allah wajib fi’lu as-

shalah wa al-ashlah li ‘ibadihi (berbuat baik dan terbaik bagi hamba-Nya). Tidak mungkin bagi 

Tuhan untuk bertindak secara jahat atau merugikan, karena hal tersebut akan menimbulkan kesan 

bahwa Tuhan adalah sosok yang jahat dan tidak adil, suatu hal yang tidak pantas untuk 

diberlakukan pada Tuhan. Jika Tuhan bersikap buruk terhadap seseorang sambil bersikap baik 

terhadap orang lain, ini akan menunjukkan ketidakadilan, dan ini bertentangan dengan sifat-sifat 

Ilahi. Oleh karena itu, hal ini juga menunjukkan bahwa Tuhan tidak bisa dianggap sebagai Maha 

Sempurna.69 Menurut an-Nazzam, seorang tokoh Mu’tazilah, sebagaimana dikutip oleh as-

Syahrastani, bahkan Tuhan tidak memiliki kemampuan untuk melakukan tindakan jahat. Konsep ini 

berhubungan dengan sifat-sifat bijaksana, pemurah, dan penuh belas kasih Tuhan, yang semuanya 

adalah sifat yang pantas bagi-Nya. Dengan kata lain, jika Tuhan tidak bertindak sesuai dengan sifat-

sifat ini, maka ini akan mengindikasikan ketidakbijaksanaan, ketidakpemurahan, dan kekejaman, 

hal yang tidak pantas bagi-Nya.70 Hal tersebut tercermin dalam penerapan i’rab az-Zamakhsyari 

terhadap al-Qashash/28: 68. 

 

KESIMPULAN 

Kesimpulan dari artikel ini adalah bahwa afiliasi madzhab, seperti Asy’ari yang dianut oleh 

ar-Razi dan Mu’tazilah yang dipraktikkan oleh az-Zamakhsyari, memiliki pengaruh signifikan 

terhadap cara menerapkan i’rab (analisis gramatikal) Al-Qur’an dan mengungkapkan preferensi 

gramatikal mereka dalam merinci sintaksis beberapa ayat. Hal ini mencerminkan bahwa madzhab 

teologis yang berbeda membentuk perspektif masing-masing penafsir terhadap tafsir gramatikal  

 
68 Abu Zahrah, M. (1963). Tarikh al-Madzahib al-Islamiyah. Dar al-Fikr al-’Arabi. 
69 Zaqzuq, M. H. (2007). Mausu’ah al-Firaq wa al-Madzahib fi al-’Alam al-Islami. Al-Majlis al-A’la li as-Syu’un 

al-Islamiyah. 
70 As-Syahrastani, M. bin A. K. (1992). Al-Milal wa an-Nihal. Dar al-Kutub al-’Ilmiyah. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

196 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

 

ayat-ayat Al-Qur’an, dan ini dapat menghasilkan perbedaan dalam interpretasi serta penekanan pada 

aspek-aspek tertentu dalam konteks gramatikal. Dengan demikian, penafsiran Al-Qur’an dapat 

sangat bervariasi tergantung pada afiliasi madzhab teologis mufassir, yang memperkaya 

pemahaman terhadap kompleksitas dalam analisis i’rab dalam teks suci tersebut. Hasil penelitian ini 

mengindikasikan bahwa i’rab Al-Qur’an tidak hanya disusun berdasarkan analisis gramatikal saja, 

melainkan juga terpengaruh oleh afiliasi madzhab teologi yang menjadi dasar pandangan masing-

masing tafsir. 

Masih ada potensi besar untuk penelitian lanjutan di bidang ini, khususnya terkait dengan 

penggunaan i’rab dalam pandangan mufassir Syi’ah. Meskipun penelitian ini mengkaji perbedaan 

i’rab dalam tafsir ar-Razi dan az-Zamakhsyari, penelitian lebih lanjut dapat memperluas cakupan 

untuk menggali pemahaman dan perspektif i’rab dalam tradisi tafsir Syi'ah. Selain itu, penelitian 

lain bisa memperdalam pemahaman tentang variasi i’rab dalam kitab-kitab I’rab Al-Qur’an yang 

diterbitkan oleh ulama dengan perbedaan afiliasi, baik dalam madzhab fikih maupun teologi. Hal ini 

dapat memberikan wawasan lebih lanjut tentang bagaimana i’rab Al-Qur’an dipahami dan 

diterapkan dalam kerangka pemikiran yang berbeda, yang pada gilirannya dapat membuka pintu 

untuk pemahaman yang lebih mendalam tentang keragaman pandangan di dunia tafsir Islam. 

Seiring berjalannya waktu, penelitian ini dapat membantu kita memahami lebih baik interaksi 

antara i’rab, keyakinan keagamaan, dan keragaman intelektual di dalam dunia Islam. 

 

REFERENSI 

Abu Ishaq, I. (1988). Ma’ani Al-Qur’an wa I’rabuhu. ’Alam al-Kutub. 

Abu Zahrah, M. (1963). Tarikh al-Madzahib al-Islamiyah. Dar al-Fikr al-’Arabi. 

Adz-Dzahabi, M. H. (2005). At-Tafsir wa al-Mufassirun. Dar al-Hadits. 

Al-’Akbari, A. (1997). At-Tibyan fi I’rab Al-Qur’an. Dar al-Fikr. 

Al-’Isawi, Y. (2007). ’Ilmu I’rab Al-Qur’an: Ta’shil wa Bayan. Dar as-Shumai’i. 

Al-Alwani, T. J. (2010). Fakhr al-Din al-Razi wa Mushannafatuhu. Dar as-Salam. 

Al-Anbari, A. (2017). Asrar al-’Arabiyyah. Al-Majma’ al-’Ilmi al-’Arabi. 

Al-Asy’ari, A. al-H. (n.d.). Al-Ibanah ’an Ushul ad-Diyanah. Dar Ibni Zaidun. 

Al-Asy’ari, A. al-H. (1955). Kitab al-Luma’ fi ar-Raddi “ala Ahli az-Zaighi wa al-Bida.” Mathba’ah 

Mishriyah. 

Al-Baghawi, A.-H. (1409). Ma’alim at-Tanzil. Dar Thaibah. 

Al-Bishri, I. (1968). Qishash al-Anbiya’. Dar at-Ta’lif. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


 
Mahfudz  

Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 | 197 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102  

 

Al-Khazin. (2004). Lubab at-Ta’wil fi Ma’ani at-Tanzil. Dar al-Kutub al-’Ilmiyah. 

Al-Qaththan, M. (2000). Mabahits fi ’Ulum Al-Qur’an. Maktabh al-Ma’arif. 

Al-Qurthubi, M. (2006). Al-Jami’ li Ahkam Al-Qur’an. Mu’assasah ar-Risalah. 

An-Nasafi, A. (n.d.). Madarik at-Tanzil wa Haqa’iq at-Ta’wil. Maktabah Nizar. 

Ar-Razi, F. (1981). Mafatih al-Ghaib. Dar al-Fikr. 

As-Syahrastani, M. bin A. K. (1992). Al-Milal wa an-Nihal. Dar al-Kutub al-’Ilmiyah. 

Asy-syukriyyah, J., & Rohman, A. (2022). Jurnal Asy-Syukriyyah. 23, 54–74. 

Az-Zamakhsyari, M. (1998). Al-Kasysyaf. Maktabah al-’Abikan. 

Az-Zarkasyi, B. (2006). Al-Burhan fi ’Ulum Al-Qur’an. Dar al-Hadits. 

Basrowi, S. (2008). Memahami Penelitian Kualitatif. Rineka Cipta. 

Darmansyah, A. (2022). Rangkaian Wujud Ad-Dakhil Dalam Tafsir Az-Zamakhsyari. AL-Wasithoh: 

JurnalIlmu  Agama Islam, 47, 1–11. 

https://journal.staiicdemak.ac.id/index.php/alwasithoh/article/view/22 

Elhut, M., & Yusuf Kaya, B. (2022). القرآن  إعراب  كتابيهما  ف  والنّحّاس  الزّجّاج   بين  مقارنة . İlahiyat Akademi, 15(15), 

187–216. https://doi.org/10.52886/ilak.1093349 

Fajar, A. (2020). Tafsir al- Qur ’ ān Corak Sastrawi dan Teologis ( Study kritis Tafsir al- Kasysyāf 

Karya al-Zamakhsyari pada ayat-ayat muḥkam - mutasyābih ). 1(1), 36–63. 

Farhat, A. H. (1997). Makki bin Abi Thalib wa Tafsir Al-Qur’an. Dar ’Imar. 

Fatih, M. (n.d.). Konsep Keserasian Al- Qur’an Dalam Tafsir Perspektif Ilmu Munasabah. 

Fayyed, A. W. (1973). Manhaj Ibni ‘Athiyyah fi Tafsir Al-Qur’an al-Karim. Al-Hai’ah al-Ammah li 

Syu’un at-Thabi’ al-Amiriyah. 

Firdaus. (2018). Studi Kritis Tafsir Mafatih al-Ghaib. 3(20), 52–61. 

Hammadi, K. (2012). Manhaj al-Imam Fakhruddin ar-Razi Baina al-Asya’irah wa al-Mu’tazilah. 

Dar an-Nawadir. 

Hariyadi, M., Muhammad, A., & Pendahuluan, A. (2022). Rekonstruksi Tafsir Muqaran Ulama. 

6(01), 1–17. 

Hasan, A. (n.d.). An-Nahwu al-Wafi. Dar al-Ma’arif. 

Ibnu Katsir, I. (n.d.). Tafsir al-Qur’an al-’Adzim. Mu’assasah Qurthubah. 

Lubis, Y. M. (n.d.). Telaah Kitab Tafsir Al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsary) Interpretation of 

Human Works (Studying the Book of Tafsir Al-Kasysyaf by Al-Zamakhsary). Al Burhan: 

Jurnal Kajian Ilmu Dan Pengembangan Budaya Al-Qur’an, 24–45. 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis. SAGE Publications. 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102


Pengaruh Madzhab Teologi Terhadap Analisis I’rab... 
… 

 

198 | Hikami: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2, Desember 2023 

Doi: 10.59622/jiat.v4i2.102 

Napis Dj. (2021). Linguistik dengan I’rab Al-Qur’ an dan Posisi Bahasa Arab dalam Memahami Al-

Qur’ an. Al-Mutsla, 1(1), 1–17. https://doi.org/10.46870/jstain.v1i1.6 

Nawawi, A. (2022). Pengaruh Marji’ Dhamir Terhadap Penentuan Hukum. Pappasang, 4(2), 73–86. 

https://doi.org/10.46870/jiat.v4i2.269 

Rahmat, A., & Akbar, F. H. (2021). Kajian Analitik dan Epistemik Terhadap Corak Lughawi dan 

Kecenderungan I’tizali Tafsir Al-Kasysyaf. Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 1(1), 1–13. 

Ridho, A. R. (2019). Analisis Kajian Morfologi az-Zamakhsyari Dalam Tafsir al-Kasysyaf. El-

Umdah, 2(1), 16–37. 

Setiawan, T., & Romdoni, M. P. (2022). Analisis Manhaj Khusus Dalam Tafsir Mafatih al-Ghaib 

Karya ar-Razi. Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 2, 49–60. 

Shahridzan, S., & Mohamed, S. (2022). The Differences in I’rab in The Quranic Verses on Their 

Effect on Meaning: The Verses of Ahkam as a Model. 71–109. 

Syamsuddin, S. (2017). Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an. Pesantren Nawasea 

Press. 

Syaripudin, A., Rochmad, D., & Ali, H. (2021). Pengaruh Pemahaman Bahasa Arab Terhadap 

Istinbat Hukum Fikih. 7(2), 178–196. https://doi.org/10.36701/nukhbah.v7i2.411.Ahmad 

Yeken, O., & Kudat, A. (2020). Multiple Recitation and Irab Forms and Influence on the Fiqh 

Provisions (The Example of Surah Nisa, 43rd Verse). Malaysian Palm Oil Council (MPOC), 

21(1),1–9.http://journal.um surabaya.ac.id/index.php/JKM/article/view/2203%0Ahttp://mpoc. 

org.my/malaysian-palm-oil-industry/ 

Yusuf, M. (2017). Yenti, E., Firdaus, B., Rahmiati, R., & Al fikri, M. A. (2022). Pengaruh Kaidah 

Nahwu dalam Istinbath Hukum. Jurnal Kajian Dan Pengembangan Umat, 5(2), 178–192. 

https://doi.org/10.31869/jkpu.v5i2.3725 

Metode Penelotian: Kuantitatif, Kualitatif dan Penelitian Gabungan. Prenadamedia Grup. 

Zaqzuq, M. H. (2007). Mausu’ah al-Firaq wa al-Madzahib fi al-’Alam al-Islami. Al-Majlis al-A’la li 

as-Syu’un al-Islamiyah. 

Zulfiah. (2021). Nahwu Science and its Effect Againts The Legal of Istinbat of Islamic 

Jurisprudence. 7(1), 38–57. 

 

 

http://dx.doi.org/10.59622/jiat.v4i2.102

