
HIKAMI: JURNAL ILMU ALQURAN DAN TAFSIR 

Volume 4, No. 1, Juni 2023 (83-110) 

Office: Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir STKQ Al-Hikam Depok 

Website OJS : jurnal-stkq.alhikamdepok.ac.id 

E-mail : hikamistkqalhikam@gmail.com 

P-ISSN: 2986-4771| E-ISSN: 2809-7262 

 

 

Formulasi Metode Tafsir Ahkam: Studi Kasus Perubahan Hukum 
di Masa Pandemi 

Fahmi Ahmad Jawwas1, Muhammad Hariyadi2  
1Universitas Islam Negeri Datokaramah Palu 

2Institut Perguruan Tinggi Ilmu Al-Qur’an 

 1Jl. Diponegoro No.23, Lere, Kec. Palu Bar., Kota Palu, Sulawesi, Indonesia 

2 Jl. Batan 1 No. 2 Kel.Lebak Bulus Kec. Cilandak Jakarta Selatan 12440 D.K.I. Jakarta, Indonesia  

 
ABSTRAK 

 

Article:  
Accepted: 19 June 2023 
Revised: 14 May 2023 
Issued: 29 June 2023 
 
© 2023 Jawwas  

 
This is an open access article 
under the CC BY SA license  
 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 
 
Correspondence Addres:  
fahmi_jawwas99@yahoo.co.id 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dalam menyelami isi kandungan Al-Qur’an, aneka pendekatan, metode, dan corak 
penafsiran bisa diterapkan, diantaranya adalah dengan corak tafsir ayat al-ahkam 
(tafsir ayat-ayat hukum), di mana mufassir menitikberatkan analisisnya pada ayat-
ayat Al-Quran yang berorientasi kepada pembahasan ayat-ayat hukum. Dalam 
artikel ini, penulis mencoba merumuskan formulasi metode tafsir ahkam yang dapat 
dijadikan sebagai acuan aplikasi penyelesaian kasus perubahan hukum di masa 
pandemi dan masa-masa bencana skala nasional dan skala internasional. Formulasi 
tersebut penulis susun dalam 11 langkah, yaitu: (1)mengeksplorasi ayat-ayat 
darurat  al-Quran dan riwayat-riwayat Nabi Saw, sahabat dan tâbiîn  yang 
berhubungan dengan kondisi darurat dan kaitannya dengan pandemi; (2)nuzul 
ayat-ayat darurat; (3)munasabah ayat yang berhubungan dengan ayat darurat; 
(4)makna ijmâlî ayat darurat; (5)penjelasan linguistik ayat darurat; (6)perspektif 
ahli tafsir tentang ayat darurat dalam al-Quran; (7)fleksibilitas hukum Islam pada 
kasus perubahan hukum di masa pandemi; (8)tarjīh ijtihad ulama dan penerapan  
ijtihad  kolektif (jamâ’î); (9)harmonisasi ulama dan umarâ dalam menghadapi 
pandemi; (10)loyalitas atas kebijakan pemerintah; (11)kesan moral (aksiologi) atau 
hikmah at-tasyrî’ ayat darurat.  

 
Kata Kunci: Sanad Al-Qur’an, Metode Pemberian Sanad, Pondok Pesantren An-
nur. 

ABSTRACT 
In diving into the content of the Qur'an, various approaches, methods, and patterns 
of interpretation can be applied, including the style of tafsir ayat al-ahkam (tafsir 
verses of law), where the mufassir focuses his analysis on the verses of the Qur'an 
which are oriented to the discussion of legal verses. In this article, the author tries 
to formulate a formulation of the ahkam interpretation method that can be used as 
a reference for the application of solving cases of legal changes during pandemics 
and disaster periods on a national and international scale. The formulation is 
compiled in 11 steps, namely: (1) exploring the emergency verses of the Quran and 
the narrations of the Prophet (peace be upon him), companions and tâbiîn related to 
emergency conditions and their relation to pandemics; (2) nuzul emergency verses; 
(3) reasonable paragraphs related to emergency verses; (4) the meaning of ijmâlî 
emergency verse; (5) linguistic explanation of emergency verses; (6) the perspective 
of the exegete on the emergency verse in the Qur'an; (7) flexibility of Islamic law in 
cases of legal changes during the pandemic; (8) tarjīh ijtihad ulama and the 
application of collective ijtihad (jamâ'î); (9) harmonization of ulama and umarâ in 
dealing with the pandemic; (10) loyalty to government policy; (11) moral 
impression (axiology) or wisdom of at-tasyrî' emergency verse.   

Keywords: Sanad Al-Qur'an, Sanad Giving Method, An-nur Islamic Boarding 
School. 
 

http://jurnal-stkq.alhikamdepok.ac.id/index.php/hikami/index
mailto:hikamistkqalhikam@gmail.com
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230309230937602
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1593993923
https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84
file:///C:/Users/Nadirotul%20Aini/Downloads/fahmi_jawwas99@yahoo.co.id


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

84 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

 

PENDAHULUAN 

 Al-Quran sebagai sumber pegangan umat dan sebagai petunjuk untuk mengetahui 

hukum halal dan haram, maka sepatutnya al-Quran yang merupakan wahyu ini, harus 

dipelajari, dipahami dan dijelaskan maksud tafsir  ayat yang terkandung di dalamnya. Sehingga 

penjelasan tafsir ayat al-Quran dari masa Rasulullah Saw, sahabat, tabiîn sampai kepada para 

tâbi’ tâbiîn, selalu ada dan terjaga. Tujuannya adalah untuk menjadi pencerah dan penjelasan 

kepada umat di saat mereka dalam  kebingungan. Apalagi dengan berbagai macam perubahan 

situasi, kondisi dari perbedaan geografi dan perubahan keadaan yang dahulunya kafir 

sekarang mukmin. Belum lagi adanya perbedaan adat istiadat, disebabkan ragam suku dan 

bahasa. Bahkan jika terjadi wabah penyakit dalam sekala nasional dan internasional. Semua 

itu membutuhkan adanya penjelasan tafsir ahkam yang dapat diterima dalam sitauasi-situasi 

sulit seperti itu, tentunya sesuai dengan konteks dharurat dan al-hâjah yaitu untuk kebutuhan 

khusus umat Islam dan masyarakat dunia dalam sekala global. 

Al-Quran secara teks tidak mengalami perubahan, akan tetapi penafsiran atas teks, 

selalu berubah, sesuai dengan konteks ruang dan waktu manusia. Karenanya, al-Quran selalu 

membuka diri untuk dianalisis, dipersepsikan dan diinterpretasikan dengan berbagai alat, 

metode dan pendekatan untuk menguak isi sejatinya. Aneka metode dan tafsir diajukan 

sebagai jalan untuk membedah makna terdalam dari al-Quran. Al-Quran seolah menantang 

dirinya untuk dibedah. Tetapi, semakin ditelaah, nampaknya semakin kaya pula makna yang 

terkuak darinya. Barangsiapa yang mengaku mengetahui banyak tentang al-Quran, justru 

semakin tahulah kita bahwa dia mengetahui hanya sedikit saja. 

Islam merupakan agama universal, agama yang bukan hanya menekankan dan 

mengurus dimensi keimanan semata, akan tetapi, juga menekankan disiplin ibadah, mengatur 

hukum ekonomi umat (muamalah), hukum negara dan hukum internasional. Al-Quran yang 

merupakan kitab suci umat Islam, merupakan kitab multikompleks yang mengandung 

berbagai macam disiplin ilmu pengetahuan, hukum, sejarah, politik, ekonomi, sosial, budaya 

dan perundang-undangan untuk kehidupan kemanusian. Mengatur kehidupan umat Islam dan 

umat manusia secara umum. Agama Islam dengan kitab suci al-Quran, telah mengajarkan 

untuk saling menghargai dan menghormati kepada mereka yang berbeda keyakinan, suku, 

bangsa dan warna kulit. Semua itu agar tercipta kehidupan masyarakat yang penuh dengan 

cinta kasih dan saling tolong menolong.  

Sejarah Islam mencatat bahwa kehidupan manusia  tidak dapat dilepas begitu saja 

tanpa adanya hukum yang mengatur dan mengikat kehidupan mereka. Akal yang mereka 

miliki tidak dapat diandalkan untuk memecahkan berbagai macam permasalahan hidup 

mereka. Disana ada sesuatu yang sangat dibutuhkan manusia yaitu iman yang bertempat di 

dalam hati manusia. Iman inilah yang merupakan modal keselamatan hidup di dunia maupun 

di akhirat.  

Berdasarkan itu semua penulis merasa perlu untuk meneliti kajian tentang kasus 

perubahan hukum di masa pandemi Covid-19 yang banyak menyita waktu dan mengkuras 

tenaga sejak tahun 2019 sampai 2022 ini. Penulis menganggap bahwa penting sekali untuk 

menyusun formulasi metode tafsir ahkam untuk menjawab dan menyelesaikan kasus-kasus 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 85 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

perubahan hukum di masa pandemi dengan formulasi metode tafsir ahkam yang 

mengkhususjkan pada kajian ayat-ayat ahkam dharurat yang terdapat dalam al-Quran.  

Penerapan langkah-langkah formulasi metode tafsir ahkam dalam corak fiqih, dengan 

format yang dapat memberikan konsribusi untuk para peneliti al-Quran kedepan, khususnya 

dalam menghadapi perubahan hukum disebabkan perubahan akibat musibah, bencana, 

wabah, kondisi tidak aman disebabkan perang yang begitu panjang, cuaca ekstrem dan sebab 

populasi manusia di dunia yang sangat padat, semuanya itu membutuhkan sebuah ijtihad baru 

dengan langkah-langkah formulasi metode tafsir ahkam yang penulis gagas.  

 

A. Epistemologi Formulasi Metode Tafsir Ahkam  

Perkembangan dan pertumbuhan tafsir dari masa ke masa, menjadikan umat Islam 

pada umumnya dan para peneliti al-Quran pada khususnya lebih memiliki perhatian besar 

terhadap wahyu Allah Swt ini sejak turunya di kota Mekkah sampai di zaman kontemporer 

ini.  Muatan ayat-ayat al-Quran jika diteliti dan dikaji akan mengeluarkan cahaya ilmu yang 

memancarkan dorongan untuk lebih mendalami lagi. Al-Quran laksana mutiara yang ada 

di samudera yang dalam, semakin kita berkeinginan untuk menggapai keindahan dan 

keistimewaannya, maka semakin dalam kekuatan untuk menyelam ke dasarnya. Sehingga 

untuk bisa mencapai kepada tujuan dan maksud al-Quran, maka tentunya harus memiliki 

metode tafsir sebagai alat  untuk bisa atau media untuk bisa  ke tempat tujuan. 

Al-Qur’an  diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw melalui  malaikat Jibril  dalam  

bahasa Arab  dengan segala macam ragam kandungan kekayaan  bahasanya. Di dalamnya  

terdapat  penjelasan mengenai  dasar-dasar  aqidah,  kaidah-kaidah syari’at, dasar-dasar 

akhlak untuk menuntun manusia ke jalan yang lurus dalam berpikir dan  beramal. Namun, 

Allah Swt tidak menjelaskan secara rinci tentang masalah-masalah itu, sehingga banyak 

lafaz al-Quran yang membutuhkan penjelasan tafsir. Apalagi, sering diggunakan susunan  

kalimat  yang  singkat, akan tetapi luas pengertiannya. Dalam lafaz yang  sedikit  saja dapat 

terhimpun sekian banyak makna. Untuk itu, diperlukan penjelasan lebih lanjut untuk 

memahami maksud al-Quran. Penjelasan dan pemahaman itulah yang kemudian disebut 

dengan  tafsir. 

Epistemologi  tafsir ahkam yang dimaksudkan di sini  adalah sebuah teori ilmu tafsir 

yang menitik beratkan pada pengetahuan tafsir ayat-ayat ahkam atau teori pengetahuan 

tafsir ahkam yang mencakup sumber, struktur dan metode tafsir ahkam.  Dalam kajian 

filsafat, epistemologi disebut juga dengan teori pengetahuan (theory of knowledge). 

Epistemologi dapat didefinisikan sebagai cabang ilmu filsafat yang mempelajari asal mula 

atau sumber, struktur, metode dan validitas pengetahuan. Menurut pandangan Harun 

Nasution bahwa, epistemologi ialah ilmu yang membahas, apa itu pengetahuan dan 

bagaimana cara memperoleh pengetahuan.  Jika menurut Harun Nasution bahwa 

epistemologi itu adalah ilmu yang membahas apa itu pengetahuan dan bagaiamana cara 

mendapatkannya, maka dalam hal ini, penulis dalam kajian tafsir ahkamnya berusaha 

untuk mengungkap sejarah, biografi, ragam teori, metodologi, dan  sumber literatur atau 

referensi tafsir ahkam yang dijadikan pegangan oleh para pakar tafsir, khususnya kitab 

tafsir ahkam yang lebih mendalami dan mengkaji tafsir ayat-ayat ahkam al-Quran.  

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

86 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

Penjelasan dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia menjelaskan bahwa arti kata 

formulasi adalah merumuskan atau menyusun dalam bentuk yang tepat. Dalam kajian 

disertasi ini penulis ingin berusaha merumuskan formulasi metode tafsir ahkam untuk 

menjawab permasalahan hukum yang banyak berubah di masa pandemi. Ini menyebabkan 

banyaknya masyarakat awam yang kaget dengan adanya perubahan hukum tersebut yang 

terjadi pada masa pandemi. Sehingga ini menjadikan kegelisahan penulis untuk mengkaji 

lebih dalam tentang hukum perubahan hukum tersebut dengan menjadikan ayat darurat 

sebagai kajian tafsir ahkam untuk menjawab pemasalahan-permasalahan yang muncul. 

Metode berasal dari bahasa Yunani  methodos  yang berarti cara  atau jalan, Dalam  

bahasa  Inggris, kata  ini  ditulis  method,  dan  bahasa  Arab diterjemahkan  dengan  manhaj  

dan  dalam  bahasa  Indonesia,  kata  tersebut mengandung arti: cara yang teratur dan 

terpikir baik-baik untuk mencapai maksud (dalam  ilmu  pengetahuan  dan  sebagainya)  

cara  kerja  yang  bersistem  untuk memudahkan pelaksanaan suatu kegiatan guna 

mencapai suatu yang ditentukan. Penjelasan ini terdapat dalam penjelasan. 

Definisi  ini  menggambarkan  bahwa  metode  tafsir  al-Quran  tersebut  berisi 

seperangkat  tatanan  dan  aturan  yang  harus  diindahkan  ketika  menafsirkan  al-Quran. 

Menurut Nasarudiin Baidan bahwa, Adapun Metodologi tafsir adalah analisis ilmiah 

tentang metode-metode menafsirkan al-Quran. Beliau juga menjelaskan bahwa, Ada dua 

istilah yang sering digunakan yaitu: metodologi tafsir dan metode tafsir. Kita dapat 

membedakan antara dua istilah tersebut, yakni: “metode tafsir, yaitu cara-cara yang 

digunakan untuk menafsirkan al-Quran, sedangkan metodologi tafsir yaitu ilmu tentang 

cara tersebut. Katakan saja, pembahasan teoritis dan ilmiah mengenai metode muqârin 

(perbandingan), misalnya disebut analisis metodologis, sedangkan jika pembahasan itu 

berkaitan dengan cara penerapan metode terhadap ayat-ayat al-Quran, disebut 

pembahasan metodik. Sedangkan cara menyajikan atau memformulasikan tafsir tersebut 

dinamakan teknik atau seni penafsiran. Maka metode tafsir merupakan kerangka atau 

kaidah yang digunakan dalam menafsirkan ayat-ayat al-Quran, sedangkan seni atau teknik 

ialah cara yang dipakai ketika menerapkan kaidah yang telah tertuang di dalam metode, 

sedangkan metodologi tafsir ialah pembahasan ilmiah tentang metode-metode penafsiran 

al-Quran. Nashruddin Baidan, Metode Penafsiran al-Quran, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2001, h. 57. 

Adapun tafsir menurut Ibn  Manzûr dalam kitab Lisân  Al-Arab  menjelaskan  bahwa 

fasr  adalah menyingkap  sesuatu  yang  tertutup  dan  tafsir  adalah  menyingkap  makna  

yang dikehendaki dari lafadz yang musykil. Tafsir secara etimologi diambil dari kata fassara  

–yufassiru  -  tafsîran  yang  berarti  keterangan  atau  uraian. Tafsir  secara  etimologi 

mengikuti wazan  taf’îl,  berasal dari kata  fasr  yang berarti al-Îdâh, al -sharh  dan al-bayân 

yang berarti  penjelasan atau keterangan. Ia juga berarti al-Ibânah yang berarti 

menerangkan,  al-Kashf  yang berarti menyingkap  dan  izhâr  al-ma’nâ al-ma’qûl yang 

berarti menampakkan  makna  yang  rasional. 

Imam As-Suyutî dalam kitabnya mengatakan bahwa ada juga yang menyebut bahwa 

tafsir berasal dari  kata safru  (dengan menukar tempatnya  sin  dengan  fa’  seperti kata 

orang Arab,  asfara al-subhizhâ  adâ’a  artinya apabila shubuh  itu telah bersinar. Adapula  

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 87 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

yang  mengatakan  ia  berasal  dari  kata  tafsîrah,  yaitu  nama  dari  alat  yang digunakan 

oleh dokter untuk mengetahui keluhan pasien. 

Dalam penjelasan yang lain bahwa tafsir berarti (at-tafsîrah), yaitu (alat-alat 

kedokteran yang khusus dipergunakan untuk dapat mendeteksi atau mengetahui segala 

penyakit yang diderita oleh seorang  pasien). Jika  tafsîrah  adalah  alat  kedokteran  yang 

mengungkap  penyakit  dari  seorang  pasien,  maka  tafsir  dapat mengeluarkan makna  

yang tersimpan dalam kandungan  ayat-ayat al-Quran. 

Menurut penulis bahwa perbedaan ulama tafsir dalam mendefinisikan tafsir itu 

wajar terjadi, sebab semua perbedaan dalam menjelaskan makna tafsir itu bersumber dari 

satu-satunya ayat dalam al-Quran yang hanya menyebut satu ungkapan kata tafsir yaitu 

QS. al-Furqân/25 : 33 

‘Tidaklah  orang-orang  kafir  itu  datang  padamu  (membawa)  sesuatu yang ganjil, 

melainkan Kami datangkan kepadamu suatu yang benar dan paling baik penjelasannya 

(ahsana tafsîra)”. Pengertian inilah yang dimaksud di dalam kitab Lisan Al-Arab dengan 

“khasyf al-mugaṭṭa”  (membuka  sesuatu  yang  tertutup),  dan  tafsir  ialah  membuka  dan 

menjelaskan maksud yang sukar dari suatu lafal. Pengertian ini yang dimaksudkan oleh  

para  ulama  tafsir  dengan  “al-iḍhâḥa  wa  at-tabyîn”  (menjelaskan  dan menerangkan). 

Penjelasan di atas dapat difahami bahwa semua penjelasan tentang makna tafsir 

pasti mengarah pada satu arah yaitu penjelasan atau al-bayân dalam sebuah kegiatan 

ilmiah untuk mengungkap makna yang terkandung pada sebuah kata atau kalimat. 

Kegiatan penafsiran itu dilakukan oleh seorang mufasir yang telah memenuhi syarat-syarat 

mufasir.  

Para ulama tafsir berbeda pendapat dalam menjelaskan tentang tafsir menurut 

terminologi, sebagaimana  didefinisikan Abu Hayyan yang dikutip oleh Mannâ’ al-Qaṭhân, 

tafsir ialah ilmu yang membahas tentang cara pengucapan lafadz-lafadz al-Quran, tentang 

petunjuk-petunjuk, hukum-hukumnya, baik ketika berdiri  sendiri maupun  ketika  

tersusun,  dan  makna-makna yang dimungkinkan baginya tersusun serta hal-hal yang 

melengkapinya. 

Menurut Teungku Muhammad  Hasbi As-Shiddîqî, Adapun pengertian ilmu tafsir 

sendiri adalah ilmu yang menerangkan tentang hal  nuzul âyât,  keadaan-keadaannya, 

kisah-kisahnya, sebab-sebab turunnya, nasîkh wal mansûkh, ‘âm-nya, muthlaq, mujmal, 

mufassar, halal, haram, wa’ad, wa’id-,amr-nya, nahyu,  i’bar,  dan amsâl-nya. Kemudian 

beliau juga menjelaskan bahwa tafsir adalah suatu ilmu  yang di dalamnya  dibahas  tentang  

keadaan-keadaan  al-Quran dari segi dalalah-nya  kepada  apa  yang  dikehendaki Allah Swt, 

sebatas yang dapat disanggupi manusia. 

Menurut Abd Latif, bahwa terlihat bahwa di kalangan ahli tafsir terdapat sedikit 

perbedaan mengenai pengertian tafsir, apakah sebagai ilmu alat seperti yang dikemukakan 

oleh Al-Zarkasyî dalam kitab al-Burhân fî Ulûm al-Qurân dan oleh Al-Zarqânî dalam kitab 

Manâhil Al-Irfân fî Ulûm Al-Qurân ataukah sebagai tujuan seperti yang dikemukakan oleh 

Muhamammad Abduh sebagai yang dikutip oleh M. Rasyid Ridha dalam tafsir al-Quran al-

Hakîm dan oleh pengarang kitab Ahkâm al-Quran wa al-Sunnah. Namun demikian, menurut 

Abd. Muin Salim, semua itu dapat dikompromikan, sehingga ada tiga konsep yang 

terkandung dalam istilah tafsir, yaitu: pertama, kegiatan ilmiah yang berfungsi memahami 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

88 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

dan menjelaskan kandungan al-Quran, kedua, Ilmu-ilmu (pengetahuan) yang 

dipergunakan dalam kegiatan tersebut, ketiga, Ilmu (pengetahuan) yang merupakan hasil 

kegiatan ilmiah tersebut. Ketiga konsep di atas tidak dapat dipisahkan sebagai proses, alat 

dan hasil yang ingin dicapai dalam tafsir. 

Menurut penulis, penjelasan Abd Muin Salim di atas memberikan arah baru untuk 

memahami sebuah proses  tafsir secara ilmiah dan sistematis  atas ayat-ayat  al-Quran. 

Kesimpulan dari penjelasan Abd Muin Salim juga, bahwa tafsir adalah sebuah kegiatan 

ilmiah yang menggunakan alat atau pisau analisis ilmiah yang menghasilkan sebuah hasil 

pemahaman tafsir yang ingin dicapai sesuai dengan latar belakang keilmuan seorang 

mufasir. 

Menurut penulis bahwa perbedaan ulama tafsir dalam mendefinisikan tafsir itu 

sendiri, bukan berarti bahwa apa yang mereka jelaskan itu masing-masing berbeda dan 

bertentangan satu dengan yang lain. Akan tetapi perbedaan tentang definisi tafsir masing-

masing mereka ke arah dan tujuan yang sama dan saling melengkapi satu sama lain. 

Perbedaan penjelasan mereka menjadikan generasi berikutnya akan lebih memperluas 

wawasan mereka dan lebih terbuka dalam menerima perbedaan.    

Dalam hal ini, penulis merasa perlu juga menjelaskan perbedaan antara tafsir dan 

takwil, sebab kedua istilah ini mempunyai perbedaan makna dan fungsi masing-masing. 

Sebagian para mufasir menyamakan makna antara tafsir dan ta’wil, sebab tujuan keduanya 

adalah mengungkap makna yang tersembunyi dalam sebuah nash al-Quran. Ahmad Al-

Syirbashî menjelaskan bahwa kata ta’wil dalam surah Ȃli Imrân/3 : 7,  

Padahal tidak ada yang mengetahui ta'wilnya melainkan Allah. dan orang-orang yang mend 

alam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang mutasyaabihaat, semuanya 

itu dari sisi Tuhan kami." dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan 

orang-orang yang berakal. 

Dalam hal ini, Ahmad Al-Syirbashî menjelaskan bahwa fungsi keduanya sama-sama 

menjelaskan makna suatu ayat yang samar, maka ada kalangan yang menyamakan maksud 

tafsir dengan ta’wil. Disamping itu terdapat juga ulama yang membedakannya, seperti Al-

Râghib Al-Asfahânî, Ibn Mansûr, Al-Maturidî, dan Abu Thâlib Al-Taglibî. Mereka 

berpendapat bahwa tafsir lebih umum dari pada ta’wil, sebab tafsir umumnya berfungsi 

menerangkan maksud yang terkandung dalam susunan kalimat. Ta’wil digunakan untuk 

menjelaskan pengertian kitab-kitab suci, sedangkan tafsir selain fungsi demikian juga 

berfungsi menerangkan hal-hal yang lainnya. 

Dalam penjelasan Al-Zarqânî, bahwa tafsir menjelaskan ayat dari aspek riwâyat dan 

ta’wil dari aspek dirâyah. Tafsir menjelaskan makna yang digali dari topik ibârât, 

sedangkan ta’wil menjelaskan makna dengan metode isyârât. Tafsir secara etimologis 

ulama berbeda pendapat, tapi  kesimpulannya  sama  yaitu  tafsir  ialah ungkapan  sesuatu  

yang  tersembunyi melalui  media  yang  dianggap  sebagai tanda  bagi  mufasir,  melalui  

tanda  itu,  ia dapat  sampai  pada  sesuatu  yang tersembunyi.  Tafsir  dan  ta’wil  yang  baik 

adalah  penafsiran  yang  dikontekstualisasikan pada kepentingan masyarakat umum. 

Kemudian beliau juga menjelaskan tentang kegunaan tafsir, bahwa Kegunaan  tafsir  al-

Qur’an  ada  dua, yaitu  teoritika  dan  praktika.  Kegunaan teoritika  adalah  untuk  

mengembangkan metodologi  tafsir  al-Qur’an  dalam  rangka memberikan  wawasan  ke  

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 89 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

depan  yang berkaitan  dengan  teori  dan  metodologi. Sedangkan  kegunaan  praktik  

adalah berhubungan  langsung  dengan  penerapan tafsir  Qur’an  kepada  person  dan 

masyarakat. 

Adapun definisi Ahkâm secara etimologi adalah bentuk plural dari kata hukmun, 

yang berarti ketetapan atau keputusan. Kemudian makna lain dari hukmun adalah 

pengetahuan, pemahaman dan keputusan yang adil. 

Adapun secara terminologi, ulama ushul menjelaskan bahwa hukum adalah titah 

Allah Swt yang berkaitan dengan perbuatan orang-orang mukallaf, baik berupa tuntutan, 

pilihan maupun larangan. Sedangkan ulama fiqih mengartikannya dengan efek (illat al-

hukmî) yang dikehendaki oleh Allah dari perbuatan manusia seperti wajib, haram dan 

boleh. 

Kemudian tafsir  ahkam  didefinisikan  oleh  Nuruddin  ‘Itr sebagai berikut yaitu: 

 

 التفسير الذي يعني فيه بدراسة آيات الأحكام و بيان كيفية إستنباط الأحكام منها  

Penafsiran al-Quran yang berfokus pada pengkajian  ayat-ayat  hukum  serta  cara  dalam 

melakukan istinbath/penggalian hukum dari  ayat-ayat tersebut. 

Dalam penjelasan ulama  tafsir  ayat ahkam adalah  ayat-ayat  al-Quran  yang  

berpotensi  untuk dijadikan  dasar hukum-hukum  fiqih. Ali  bin Sulaiman Al-Ubaid 

mendefinisikan tafsir  ahkam yaitu sebagaimana berikut: 

 

فْسير الأحكام أو التفسير الفقهى كما يسميه بعض المؤلفين  مَعْنَى  
َ
نعني به  اذا اطلق :التفسيرالذي يجمع آيات الأحكام    –ت

الشرعية من القرآن الكريم و يفسرها في كتاب مستقل ,بمعني أنه : التفسير الذي يقوم على إستنباط الأحكام من القرآن  

الكريم   , و إبرازها فى كتاب مستقل فى محاولة لاكتشاف الثروة الفقهية في الكتابالكريم , و إستخراج القواعدو الأصول منه  

 و مدى حاجة العصور الى هذه الثروة . 

Makna tafsir ahkam atau tafsir fiqih atau seperti yang dinamakan sebagian para mufasir 

adalah tafsir yang menyatukan ayat-ayat hukum dari al-Quran al-Karim dan ditafsirkan 

atau dijelasakan dalam sebuah buku yang mustaqil. Makna tafsir di dalamnya terdapat 

sebuah usaha untuk (istinbath) menggali atau mengungkap hukum-hukum dari al-Quran al-

Karim, kemudian mengeluarkan kaidah-kaidah dan dasar-dasar darinya, dan kemudian 

ditampilkan dalam sebuah buku, sebagai usaha pembentukan hukum tasyri’ sejauh 

kebutuhan manusia sepanjang masa. 

Kemudian definisi Ayât Ahkâm, menurut  Muhammad Amin Suma bahwa Istilah ayât 

ahkâm terdiri atas dua kata yaitu ayât dan ahkâm,  âyât adalah bentuk jamak dari ayat yang 

secara harfiyah berarti tanda. Kata ayat kadang juga diartikan dengan pengajaran, atau 

urusan yang mengherankan dan sekelompok manusia. Adapun yang dimaksud ‘ayât’ dalam 

hal ini adalah ayat-ayat Al-Quran yaitu bagian tertentu dari Al-Qur’an yang tersusun atas 

satu atau beberapa jumlah (kalimat) walau dalam bentuk takdir (prakiraan) sekalipun, 

yang memiliki tempat permulaan dan tempat berhenti yang bersifat mandiri dalam sebuah 

surat. 

Dari pengertian mengenai ayat-ayat hukum sebelumnya dapat disimpulkan bahwa 

ayat-ayat hukum (ayât al-ahkam) adalah ayat-ayat Al-Quran yang berisikan khitâb 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

90 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

(titah/doktrin) Allah yang berkenaan dengan thalab (tuntutan untuk melakukan dan atau 

meninggalkan sesuatu). Secara lebih sederhana dipahami bahwa ayat-ayat hukum adalah 

ayat-ayat Al-Quran yang mengandung masalah-masalah hukum. Dari sini dapat dipahami 

bahwa tafsir ahkam atau tafsir ayat al-ahkam (tafsir ayat-ayat hukum) adalah tafsir Al-

Quran yang berorientasi kepada pembahasan ayat-ayat hukum. 

Tafsir  ahkam  merupakan  salah  satu  corak  dari beragam corak penafsiran al-

Qur’an. Di mana corak ini lebih memfokuskan pada penafsiran ayat-ayat al-Quran yang 

berpotensi menjadi dasar hukum fiqih. Sebagaimana  ayat-ayat  ahkam  dimaknai  sebagai 

ayat-ayat al-Quran yang berisikan rangkaian tentang perintah  dan  larangan,  atau  

masalah-masalah  fiqih lainnya. 

Penjelasan para pakar tafsir tentang cara membedakan dan mengelompokkanayat-

ayat hukum berbeda-beda. Tentunya perbedaan itu disebabkan dari cara mereka 

memahami ayat-ayat hukum al-Quran. Akan tetapi semua penjelasan itu sangat 

memberikan manfaat besar khususnya bagi setiap para pembaca dan para peneliti tafsir 

al-Quran. Dalam beberapa kitab ulum al-Quran banyak menjelasakan tentang masalah ini. 

Coba perhatikan apa yang dijelaskan oleh Ali Al-Iyâzî dalam menjelaskan perbedaan 

tentang ayat-ayat hukum dan bukan ayat-ayat hukum.   

 

B. Kualifikasi Formulasi Metode Tafsir Ahkam  

Sebuah karya tafsir akan memberikan pengaruh yang baik kepada pembaca dan 

peneliti al-Quran dalam memahami ayat-ayat al-Quran, jika mufassir itu memiliki wawasan 

yang luas dan mendalam. Khususnya dalam menghadapi problematika hukum 

kontemporer yang membutuhkan ijtihad dengan metode istinbath hukum pada ayat-ayat 

ahkam. Penulis menambahkan kualifikasi syarat tambahan bagi mereka yang ingin 

menafsirkan ayat-ayat ahkam selain dari syarat-syarat mufassir yang telah diketahui pada 

kajian tafsir ahkam ini. Syarat kualifikasi yang penulis tawarkan ini menjadi salah satu 

temuan disertasi penulis. 

Syarat kualifikasi yang ditawarkan penulis, merupakan kajian analisis yang harus 

dimiliki oleh setiap mufassir ahkam kontemporer. Sebab masa yang dihadapi mufassir 

kontemporer berbeda dengan masa yang dihadapi para mufassir klasik. Oleh sebab itu 

disini mufassir dituntut untuk lebih cerdas dalam menyikapi sebuah pendapat yang lahir 

dari hasil ijtihad para ulama yang ahli dalam bidang tafsir dan ushul. Sehingga hasil ijitihad 

tafsir hukum itu dapat dipertanggungjawabkan, sebab dibangun atas dasar argumentasi 

yang kuat dan bersumber dari dalil-dalil yang dapat dijadikan sandaran hukum.  

Yusuf Al-Qaradhawi menjawab dan menegaskan dalam kitabnya, bahwa suatu hal 

yang berlebih-lebihan dan bersikap masa bodoh terhadap realita, bila mengatakan bahwa 

buku-buku karya ulama-ulama klasik telah cukup memadai untuk memberikan jawaban 

pada suatu permasalahan baru. Sebab setiap masa memiliki permasalahan sendiri, konteks 

realitas dan berbagai kebutuhan yang senantiasa muncul. Apalagi bumi senantiasa 

berputar, semua cakrawalapun bergerak, dunia tetap berjalan dan jarum jam tidak pernah 

berhenti. Kemudian seiring perputaran yang terus menerus ini dan perjalanan yang cepat, 

muncullah peroblematika-problematika baru yang belum dikenal oleh orang-orang 

terdahulu. Bahkan belum pernah terpikirkan dalam hati mereka. Lebih dari itu sebagian 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 91 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

peristiwa atau persoalan lama yang terjadi dalam kondisi dan sifat yang dapat merubah 

tabiat, bentuk dan pengaruhnya. Sehingga hukum dan fatwa yang ditetapkan oleh ulama-

ulama terdahulu tidak relevan lagi. Hal yang demikian itu memotivasi mereka untuk 

memperbaiki atau merevisi fatwa disebabkan perubahan masa, tempat, adad istiadat dan 

kondisi. Hal ini telah dijelaskan dalam tulisan ulama-ulama dari berbagai mazhab yang 

dijadikan referensi umat.1 

Yusuf Al-Qaradhawi menjelaskan bahwa kebutuhan kita terhadap ijtihad merupakan 

kebutuhan yang bersifat kontinyu, dimana kenyataan kehidupan ini selalu berubah, 

begitupun kondisi-kondisi masyarakatnya yang selalu mengalami perubahan dan 

perkembangan. Selama syariat Islam tetap relevan setiap tempat dan masa untuk menjadi 

pemutus dalam menetapkan hukum terhadap persoalan umat manusia. Kemudian Al-

Qardawi melanjutkan bahwa terutama pada masa sekarang ini, umat sangat membutuhkan 

ijtihad, melebihi masa-masa terdahulu. Sebab telah terjadi perubahan yang cukup besar 

pada corak kehidupan masyarakat setelah lahirnya revolusi industri, perkembangan 

teknologi dan hubungan-hubungan material secara internasional, sehingga dunia yang 

besar tampak seperti sebuah negara yang kecil.2 

Penjelasan Yusuf Al-Qaradhawi merupakan pernyataan yang membangkitkan 

semangat untuk membuka cara berfikir yang luas dengan ijtihad tafsir ahkam 

kontemporer. Melihat kondisi umat yang semakin maju dengan ragam peristiwa yang 

terjadi, membutuhkan solusi jawaban yang sesuai dengan zaman. Maka penulis dalam hal 

ini ingin berpartisipasi dalam menyumbangkan hasil pemikiran dalam penelitian disertasi 

ini dengan menambahkan syarat atau kualifikasi metode tafsir ahkam. Tambahan 

kualifikasi ini, menurut penulis sendiri menjadikannya sebagai syarat yang harus dimiliki 

sebagai mufasir kontemporer yang akan melakukan penafsiran tafsir ayat-ayat ahkam. 

Penjelasan kualifikasi itu bertujuan agar setiap peneliti al-Quran yang ingin menafsirkan 

ayat-ayat ahkam al-Quran memiliki wawasan yang luas agar mampu menjawab ragam 

tantangan zaman dan kebutuhan masyarakat yang plural. 

Menurut penulis, jika mufassir kontemporer atau peneliti al-Quran menguasai dan 

memahami tujuh syarat pada bidang-bidang ilmu ini, maka ia akan mudah dalam 

menafsirkan al-Quran dan mudah dalam melakukan istinbath pada ayat-ayat ahkam. 

Kemudahan dalam menafsirkan pasti didapatkan kepada mufassir, jika pemahamannya 

dalam dan wawasannya luas. Keyakinan penulis pada tujuh kualifikasi ini, jika dikuasai 

oleh mufassir, akan mengantarkan kepadanya pada sebuah paradigma tafsir yang sesuai 

dengan tuntutan situasai dan kondisi. Di bawah ini penulis akan menjelaskan tujuh 

kualifikasi tafsir ahkam yang harus dikuasai oleh mufassir. Tujuh kualifikasi syarat yang 

harus dikuasai oleh peneliti tafsir ahkam al-Quran, yaitu: 

1. Fiqih Perbedaan (fiqh al-Ikhtilâf)   

Sebelum penulis menjelaskan tentang ikhtilâf, penulis merasa penting sekali untuk 

menjelaskan terlebih dahulu tentang definisi fiqih itu sendiri secara etimologi bahasa dan 

 
1Yusuf al-Qardawi, Madkhal Li Dirâsat as-Syariyyah al-Islamiyyah…, h. 20-29. 
2Yusuf Al-Qaradhawi, Al-Ijtihad Al-Muâsirah baina Al-Indibât wa Al-Infirât diterjemahkan oleh Abu Barzani 

dengan judul “Ijtihad Kontemporer (Kode Etik dan Berbagai Penyimpangan), Surabaya: Penerbit Risalah Gusti, Cet 
I,  h. 6.  

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

92 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

terminologi istilah. Fiqih jika diurai dari segi bahasa arab terambil dari kata al-fahmu 

yang memiliki arti pemahaman. Sedangkan dalam pengertian terminologi para ulama 

memiliki perbedaan yang masing-masing memiliki pengertian yang baik. Diantaranya 

adalah As-Syafi’î menjelaskan bahwa “fiqih adalah ilmu tentang hukum-hukum syariah 

yang peraktis yang terambil dari dalil-dalil (al-Quran dan hadis) secara mendetail”. 

Menurut Wahbah Az-Zuhaili, yang dimasud dengan ilmu disini adalah pengetahuan yang 

luas yang masuk didalamnya hal-hal yang pasti qath’î dan yang perediksi zhannî, sebab 

hukum-hukum praktis kadang-kadang ditetapkan dengan dalil qath’î dan kadang juga 

dengan dalil yang zhannî.3 

Sedangkan definisi kata ikhtilaf menurut bahasa arab jika dikaji secara bahasa 

atau etimologi bahwa kata ikhtilaf  berasal dari bahasa Arab 

ikhtalafa,yakhtalifu,ikhtilâfan yang berarti perbedaan.4 Dalam kajian terminologi atau 

istilah bahwa, ikhtilâf dalam pandangan Muhammad Abd al-Ra’ûf Al-Ma’nawî, bahwa 

ikhtilaf merupakan sikap atau pendapat yang diambil oleh seseorang yang berbeda dari 

sebelumnya.5 Penjelasan pada Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) bahwa kata 

ikhtilâf ini diartikan sebagai perbedaan pendapat atau perselisihan pikiran.6 

Dari uraian pemaparan diatas menunjukkan bahwa fiqih ikhtilaf adalah ilmu yang 

membahas tentang perbedaan fiqih dan mengkaji metode para ulama dalam istinbath 

ahkam. Fiqih ikhtilaf akan melahirkan kemudahan dan keluasan cara berfikir. Sebab fiqih 

ikhtilaf akan menyadarkan umat bahwa dalam kehidupan ini ada warna yang akan 

mewarnai keindahan dalam kehidupan. Ragam corak dengan warna yang indah, akan 

memberikan keistimewaan pada kehidupan dalam alam semesta ini. Alam saja sudah 

menunjukkan keragaman ciptaan Allah Swt, itu semua menunjukkan bahwa Dialah Allah 

yang Maha diatas segala-galanya. Segala bentuk makluknya berbeda-beda dari warna, 

rasa dan jenisnya. Buah mangga saja tidak hanya satu, akan tetapi memiliki waktu dan 

kesempatan untuk dipetik, maka begitulah kehidupan jika kita tidak mengaturnya 

dengan baik. 

Menurut penulis, fiqih ikhtilaf adalah sebuah konsep metode baru dalam studi 

pembelajaran ragam ijtihad para imam mazhab. Studi fiqih ikhtilaf merupakan ilmu yang 

memiliki perbedaan dengan studi muqaranah al-mazâhib atau  perbandingan mazhab. 

Jika fiqih perbandingan mazhab bertujuan untuk menganalisa ijtihad para imam mazhab 

dan cara mereka beristinbath, kemudian melakukan tarjih sebagai solusi kesimpulan 

akhir, sedangkan studi fiqih ikhtilaf yang merupakan studi dalam menganalisa sebab-

sebab ikhtilaf  dalam memahami ijtihad para imam mazhab pada dalil-dalil yang 

digunakan untuk istinbath ahkam. Apakah alasan perbedaan itu disebabkan perbedaan 

tafsir atau hasil ijtihad dengan argumentasi yang digunakan dari sumber dalil dalam al-

Quran, hadis, ijma’ dan qias, atau perbedaan mereka dalam penggunaan sumber dalil 

 
3Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islâmî wa Adillatuhu, Vol. I, h. 16. 
4Lois Ma’luf al-Yassu’î dan Bernard Tottel al-Yassu’î, al-Munjîd fî al-Lughah wa al-A‘lâm, Beirut: Dâr al-

Masyrûq, 2003, h. 193. 
5Muhammad Abd al-Ra’uf Al-Manawi, Al-Taufîq ala Muhimmât Al-Ta‘ârîf: Mu‘jam Lughawî Mustalâhî, 

Beirut: Dâr al-Fikr al-Mu‘âsir, Cet I, 1990, h. 322.  
6Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat Bahasa, 2008, h. 574. 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 93 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

yang lain yang disepakati dan tidak disepakati seperti al-maslaha, al-istishâb, al-urf, al-

istihsân, syar’u man qablana, sad az-zarîah, aqwal ahlu al-madinah dan aqwal sahâbah. 

 Perbedaan yang muncul dalam memahami hukum Islam dari sumbernya 

langsung baik al-Quran dan hadis, bukan hanya terjadi di zaman moderen ini, akan tetapi 

dari zaman sahabat telah terjadi perbedaan pendapat disebabkan cara pandang mereka 

dalam memahami teks al-Quran dan hadis Nabi Muhammad Saw. Perbedaan yang terjadi 

di antara para sahabat dalam masalah hukum syariat bukan disebabkan oleh hawa nafsu 

pribadi atau karena intrik pribadi. Namun, karena membahas urusan agama berdasarkan 

ilmu dan ijtihad. Para sahabat memiliki keistimewaan dan kelebihan tersendiri dalam 

memahami syariat Islam dibandingkan orang lain, disebabkan beberapa faktor. Pertama, 

Kedekatan mereka bersama Nabi Saw dengan pertemuan langsung, sehingga dengan itu 

memudahkan mereka untuk mengetahui asbab nuzul ayat dan asbab wurûd hadis. 

Mereka juga mengetahui penafsiran Nabi Muhammad Saw tentang beberapa ayat, selain 

juga mengetahui illat hukum dan hikmahnya. Hasilnya memudahkan mereka untuk 

melakukan qias terdahap nash-nash yang ada kemiripan kemudian menetapkan 

hukumnya. Kedua, Para sahabat memiliki tingkat pemahaman dan pengetahuan yang 

tinggi terhadap bahasa Arab yang merupakan bahasa al-Quran, sehingga agi sahabat 

mudah untuk memahami makna al-Quran. Ketiga, Para sahabat mempunyai 

keistimewaan mampu menghafal al-Quran dengan mudah, begitu juga terhadap hadis 

Nabi Muhammad Saw dan merek menjadi orang yang pertama yang mempelajari ilmu 

syariat Islam dan hukum-hukumnya.7 

 Perbedaan para sahabat dalam memahami syariat dapat dilihat dari 

kemampuan mereka menjelaskan ayat-ayat hukum. Para sahabat memiliki kemampuan 

khusus dan tingkat pemahaman istimewa dalam memahami syariat dan 

mengistinbathkan hukum. Namun, bukan berarti ini berlaku untuk semua. Akan tetapi, 

mereka juga berbeda-beda dalam tingkat pemahaman, sebab mereka juga manusia biasa 

yang memiliki perbedaan dari segi kekurangan dan kelebihan masing-masing. Perbedaan 

cara pandang mereka dalam memahami ayat-ayat hukum disebabkan oleh beberapa 

faktor, diantaranya sebagai berikut: 

a. Perbedaan pemahaman mereka terhadap bahasa arab. Ada diantara mereka yang 

memahami dengan benar tata bahasa arab dan ada juga yang tidak terlalu memahami 

bahasanya sendiri, bahkan sampai istilah-istilah asing yang ada dan cara 

pemakaiannya. Contohnya apa yang diriwayatkan Umar bin Khatab ketika ia 

membaca firman Allah dalam khutbahnya: “ Atau Allah akan mengazab mereka 

disebabkan mereka menghina (takhawwufin), kemudian Umar bin Khatab bertanya 

kepada hadirin tentang makna takhawwufin, apa pendapat kalian tentang ayat ini dan 

apa arti takhawwuf itu ? “ Lalu berdirilah seseorang yang telah lanjut usia dari kabilah 

Huzail dan berkata, “ ini bahasa kami takhawwuf artinya menghina (tanaqqus), Umar 

bin Khatab berkata: Apakah orang Arab mengetahui ini dalam syair mereka? “ ia, 

menjawab: “ ya ” dan ia pun menyebutkan sebuah bait syair untuk memperkuat 

 
7Rashad Hasan Khalil, Tarikh At-Tasry’ Al-Islamî,  Diterjemahkan oleh Nadirsyah Hawari dengan judul 

Sejarah Legislasi Hukum Islam,  Jakarta: AMZAH, Cet I, 2009, h.59. 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

94 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

ucapannya. Umar berkata: “ Jagalah syair kalian dan kalian tidak akan tersesat”. Para 

sahabat bertanya apa syair itu (diwan) kami? “ Umar menjawab, “ Syair Jahiliyyah, 

sebab di dalamnya ada penafsiran untuk kitab kalian dan makna ucapan kalian. 

b. Perbedaan dalam hal pergaulan dengan Nabi Muhammad Saw, sebab bergaul dengan 

baginda Rasulullah Saw sangat membantu terhadap pengaruh pemahaman asbab 

nuzul ayat dan asbab wurud hadis. Selain membuka pikiran untuk memahami makna 

syariat secara lebih dalam termasuk tentang rahasianya. Oleh sebab itu, semakin 

banyak seseorang bermulazamah (bergaul) dengan Nabi Muhammad Saw, maka 

semakin baik pemahamannya. Sahabat generasi pertama yang dikenal As-Shâbiqûn 

yang pertama beriman tidak sama dengan orang-orang setelah mereka, dan orang 

yang dekat dengan baginda Nabi Muhammad Saw tidak sama dengan orang-orang 

yang jauh darinya. 

c. Kemampuan dan kapasitas setiap individu sahabat yang berbeda-beda, di antaranya 

perbedaan dalam hal tingkat pemahaman, hafalan, mengeluarkan hukum (istinbath), 

dan kemampuan menerjemahkan isyarat dari nash-nash syariah. Contoh firman Allah 

dalam surah al-Maidah /5: 3: 

pada hari ini orang-orang kafir telah putus asa untuk (mengalahkan) agamamu, sebab 

itu janganlah kamu takut kepada mereka dan takutlah kepada-Ku. pada hari ini telah 

Kusempurnakan untuk kamu agamamu, dan telah Ku-cukupkan kepadamu nikmat-Ku, 

dan telah Ku-ridhai Islam itu Jadi agama bagimu. Maka barang siapa terpaksa karena 

kelaparan tanpa sengaja berbuat dosa, Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi 

Maha Penyayang.  

Ketika turunnya ayat ini para sahabat senang dan bergembira, mereka 

menyangka bahwa hal itu hanya sebatas pemberitahuan tentang kesempurnaan 

agama, namun Umar bin Khatab justru sedih dan menangis, kemudian berkata, 

“Setelah ia sempurna pasti ada yang berkurang”. Ia merasa baginda Rasulullah Saw 

akan wafat. Rupanya Umar bin Khatab benar dalam memahami perkara ini, sebab 81 

hari kemuidian Rasulullah Saw tutup usia.8 

Al-Bukhari meriwayatkan atsar dari Ibnu Abbas ra tentang tafsir surah An-

Nasar ayat 1, beliau bercerita: suatu hari Umar bin Khatab pernah mengundang para 

petinggi mujahidin dalam perang Badar dan ketika itu beliau mengajak saya, lalu 

Umar berkata, “ Apa pendapat kalian tentang firman Allah Swt, “Apabila telah datang 

pertolongan dari Allah dan kemenangan”, sebagian sahabat menjawab, “ Kami 

diperintahkan untuk memuji Allah dan meminta ampunan, jika Dia menolong dan 

memenangkan kami. “ Sebagian sahabat lainnya hanya diam. Lalu Umar bin Khatab 

berkata kepadaku yaitu (Ibnu Abbas), apakah begitu wahai Ibnu Abbas ? Aku jawab, 

Tidak. Umar pun bertanya lagi, Apa pendapatmu wahai Ibnu Abbas? kemudian aku 

menjawab: “ itu adalah isyarat ajal kematian Rasulullah Saw yang dijelaskan oleh ayat 

ini. Umar menjawab, “ saya belum pernah tahu sebelumnya mengenai hal ini, kecuali 

setelah engkau menjelaskannya. Diantara bukti nyata keragaman tingkat 

 
8Rashad Hasan Khalil, Tarikh At-Tasry’ Al-Islamî,  Diterjemahkan oleh Nadirsyah Hawari dengan judul 

Sejarah Legislasi Hukum Islam, h. 60.  

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 95 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

pemahaman para sahabat adalah apa yang diriwayatkan dari Masruq. Ia berkata: Aku 

pernah berkawan dengan para sahabat Nabi Saw dan aku mendapati mereka seperti 

bendungan dan bendungan itu bisa memberi minum ratusan orang.  

 

Sebab-sebab terjadinya perbedaan di antara para sahabat. Perbedaan yang terjadi 

diantara para sahabat dalam masalah hukum syariah, bukan disebabkan oleh hawa nafsu 

pribadi atau karena intrik pribadi. Akan tetapi, kerena membahas urusan agama 

berdasarkan ilmu dan cara mereka berijtihad yang ditopang dengan dalil-dalil, sehingga 

tidak ada cela bagi mereka, sebab semuanya kembali kepada faktor yang memang tidak 

dapat dihindari dan mereka tidak ada kemampuan untuk memenuhi semuanya. Rashad 

Hasan Khalil meringkas penjelasan sebab-sebab ikhtilaf sahabat sebagai berikut:  

a. Kandungan dalil yang masih belum pasti atau dengan istilah Nash yang masih zhannî ad-

dhilâlâh. Maksudnya adalah dalil yang masih memilki makna lebih dari satu, 

sebagaimana firman Allah Swt dalam surah al-Baqarah ayat 228, “ Wanita-wanita yang 

ditalaq, hendaklah menahan diri tiga kali qurû ”. Lafaz qurû’ memiliki arti mustarak 

(banyak arti) antara makna bersih dan haid. Maka dari sini, perbedaan pendapat mereka 

tentang masa menunggu (iddah) wanita yang diceraikan suaminya, apakah tiga kali 

bersih atau tiga kali haid. Masing-masing memiliki hujjah sendiri. Terkadang zhannî ad-

dilâlah terjadi sebab faktor wurûd (datangnya dalil), seperti masalah kasus hadis ahâd. 

Jika sebuah hadis datang dengan cara ahad (satu perawi pada setiap tingkatan perawi), 

maka ia akan menjadi dalil zhannî ad-dilâlah, sebab betapapun adil dan tsiqahnya 

seseorang, akan tetapi kemungkinan terjadinya kesalahan atau lupa dan secara logika 

itu bisa saja akan terjadi. Oleh sebab itu, merekaberbeda pendapat dalam pemakaian 

hadis ahad. Di antara sahabat ada yang menerima dan ada juga yang menolaknya. 

b. Sunnah yang belum dibukukan, belum ditulisnya kumpulan hadis Nabi Muhammad Saw 

dalam satu himpunan, sehingga dapat memudahkan setiap generasi setelah itu. Sebab 

itu semua, masing-masing para sahabat bisa menghafal apa yang bisa ia hafal, 

berdasarkan hasil menyaksikan langsung atau dengan cara   menghafal atau mendengar 

dari Nabi Saw atau karena diberitahu oleh sahabat lain yang mendapatkannya dari 

Rasulullah Saw, disebabkan perbedaan keadaan.  

 

Di antara sebab mengapa suatu perkara bisa menjadi masalah yang tidak disepakati 

hukumnya diantara perbedaan pemahaman para ulama antara lain adalah:  

a. Berbeda pengertian dalam mengartikan kata. Adanya teks dalil yang berbeda satu 

dengan lainnya secara zahirnya. Sehingga memerlukan jalan keluar yang bisa cocok 

untuk keduanya. Di titik inilah para ulama terkadang berbeda dalam mengambil solusi 

hukum. Ini merupakan bahasan yang luas, terjadi karena adanya kata-kata yang jarang 

digunakan, dan kata-kata yang memiliki arti lebih dari satu. Juga adanya kiasan (majâz) 

di samping pengertian hakiki (haqîqah) dan perbedaan huruf mengenai arti kata yang 

digunakan. 

b. Adanya perbedaan memahami penilaian derajat suatu hadis di kalangan ahli hadis.  

Seorang ahli hadis menilai suatu hadis derajatnya sahîh, namun ahli hadis lainnya 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

96 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

menilai derajatnya tidak sahîh. Sehingga saat ditarikkesimpulan hukumnya, bergantung 

dari perbedaan ahli hadis dalam menilainya. 

c. Salingberlawanan dalil mengenai suatu kaidah.Sebagaimana para ulama ada yang 

menerima dalil mengenai suatu kaidah, sebagian lain menolaknya. Maka kemudian 

muncul perbedaan di antara ulama dalam menetapkan mana ayat yang berlaku mujmal 

dan mana yang berlaku muqayyad. Juga saat menetapkan mana yang bersifat umum 

(âm) dan mana yang bersifat khusus (khâs). 

d. Perbedaan para ulama dalam menggunakan metodologi atau cara istinbâth dalam 

menyimpulkan hukum Islam, setelah sumber yang disepakati. Misalnya, ada yang 

menerima syar‘u man qablanâ dan ada yang tidak. Ada yang menerima istihsân dan ada 

juga yang tidak mau memakainya.9 

 

C. Fiqih Kemaslahatan  (Fiqh Al-Maslahah) 

 Pemahaman yang mendalam tentang fiqih kemaslahatan merupakan wawasan 

hukum yang harus dimiliki oleh para mufassir dan peneliti tafsir al-Quran. Ini bertujuan 

untuk menghindari kesalahan dalam menempatkan  al-maslahah pada posisi tertentu, 

sehingga kekeliruan mengambil sikap hukum dalam berfatwa bisa saja terjadi, jika 

wawasan tentang al-maslahah ini sempit bagi peneliti tafsir ahkam, maka akan 

menyulitkan ia dalam menjawab problematika kontemporer. Jika mufassir atau peneliti al-

Quran tidak memiliki wawasan tentang fiqih kemaslahatan, maka ia pasti menemukan 

kesulitan dalam menjelaskan kepada masyarakat tentang hukum yang sebenarnya, sebab 

banyak diantara orang-orang yang mengaku ulama, akan tetapi jauh dari keilmuan yang 

mendalam tentang syariat Islam, bahkan mereka tidak memiliki kemampuan untuk 

berijtihad, akan tetapi memaksakan diri mereka untuk berijtihad, sehingga muncullah 

fatwa-fatwa yang keliru yang tidak menarik maslahat akan tetapi hanya mendatangkan 

kehancuran.  

 Perhatikan penjelasan dari pakar hukum Islam dunia yaitu Yusuf al-Qaradhawî 

dalam uraiannya, saat menjawab ragam peristiwa dan pertanyaan umat dunia. Yusuf al-

Qaradhawi menegaskan bahwa suatu hal yang sangat mengherankan yang sempat saya 

lihat adalah menyikapi tindakan agama berdasarkan semata-mata pada pendapat akal 

pikiran yang sangat terbatas. Walaupun maslahat itu bertentangan dengan nash muhkamât 

yang jelas. Bahkan keinginan mereka adalah ingin memindahkan shalat jumat pada hari 

ahad dengan pertimbangan kemaslahatan, bahkan mereka menggunakan ijtihat At-Thûfi 

untuk memperkuat keinginan mereka. Inilah keadaan kaum muslimin yang ada di wilayah 

Amerika. Jawaban Yusuf Al-Qaradhawi, bahwa sangatlah jelas bahwa penanya dengan 

pertanyaannya menandakan bahwa ia tidak memahami pendapat At-Thûfî sehingga 

pendapatnya mengundang protes dari semua kalangan ulama yang telah mengecualikan 

masalah-masalah ibadah dan masalah-masalah tentang bagian yang telah ditentukan 

dalam hal warisan. 

 Yusuf al-Qaradhawi melanjutkan jawaban atas pertanyaan itu dengan 

mengatakan, apakah yang anda maksudkan dari usulan itu shalat jumat atau shalat ahad? 

 
9Abd al-Wahab Khallaf, Kitab Usûl Al-Fiqh Al-Islâmî, Mesir: Maktabah al-Da’wah al-Islâmiyyah, T.Th, h. 21. 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 97 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

Bagaimana sikapmu dan apa yang anda perbuat terhadap surah yang dinamakan oleh al-

Quran dengan surah al-Jum’ah, apakah anda akan berani merubah nama tersebut dengan 

menggantinya dengan surah al-Ahad? dan bagaimana yang akan anda lakukan dengan 

firman Allah Swt, “ Hai orang-orang yang beriman, apabila diseru untuk menunaikan shalat 

pada hari jumat, maka bersegeralah kamu kepada mengingat Allah dan tinggalkanlah jual-

beli ”, apakah anda berani menggantikan kata yaum al-Jumah dalam ayat itu dengan yaum 

al-Ahad, atau mungkin anda menganggap ayat itu telah dihapus (nasikh), atau bagaimana 

menurut pendapat anda?. Yang jelas jika ijtihad seperti ini dibiarkan, maka tentu akan 

berjalan tanpa kendali. Orang-orang yang mengklaim diri sebagai mujtahid akan berjalan 

tanpa bimbingan, bagaikan berjalan dalam kegelapan malam yang terkadang menuju arah 

kanan dan terkadang menuju arah kiri. kebanyakan pendapat-pendapat yang mereka 

hasilkan, yang menurut pengakuan mereka bahwa pendapat itu mengandung 

kemaslahatan, ternyata tidak mengandung kemaslahatan apapun, baik maslahat agama 

dan maslahat dunia. Yang jelas bahwa pendapat-pendapat itu mengandung unsur yang 

sangat berbahaya dan membahayakan.10 

 Yusuf Al-Qaradhawi juga menjelaskan hal-hal yang berkaitan dengan ijtihad 

yang keliru yang diperkuat atas nama maslahah. Apabila dalam ijtihad kontemporer terlalu 

berani memaksakan dan memaknai nash pada ijtihad dengan berusaha menghalalkan yang 

haram dan mengganti syiar-syiar Islam, bahkan ada juga ijtihad yang berusaha 

mengharamkan sesuatu yang halal menurut hukum Islam, yang telah ditetapkan oleh ijma 

ulama dalam bidang fiqih dan ijma praktis.  Seperti contoh dalam kesempatan ini, adalah 

seruan dari sebagian para ulama untuk melarang hukum poligami. Mereka berasumsi, 

bahwa poligami akan mengakibatkan timbulnya keretakan keluarga dan kerusakan dalam 

masyarakat. Asumsi ini dipegang pada sebagian negara-negara barat. Mereka 

berargumentasi bahwa pihak pemerintah berhak melarang sebagian perkara yang 

diperbolehkan oleh Islam, sebab yang mendasari perbuatan mereka itu adalah untuk 

menarik manfaat (maslahah) dan menolak kerusakan (mafsadah).11 

 Menurut penulis seruan sebagian para ulama yang dijelaskan oleh Yusuf Al-

Qaradhawi di atas menunjukkan seruan yang mengakibatkan para ulama itu,  membuka aib 

kekurangan mereka.  dalam memahami Islam yang universal dan sekaligus membuka 

kelemahan mereka saat menjawab hukum Islam. kejadian ini menunjukkan juga bahwa 

sebagian ulama itu ada diantara mereka yang memilki pemahaman Islam dengan kacamata 

pemikiran barat, sehingga apa yang mereka lihat dan mereka pikirkan adalah menunjukkan 

kedangkalan pemikiran mereka. Mereka berpendapat dengan menggunakan argumentasi 

dari ayat-ayat al-Quran, akan tetapi tidak menggunakan penafsiran para ulama (salafuna al-

shâleh). Bahkan mereka memperkuat pendapat mereka dengan kebijakan pemerintah yang 

dapat memberikan kebijakan khusus dalam masalah tertentu. Jelas ini merupakan 

kesalahan yang fatal dalam menggunakan metode ijtihad dengan baik. 

 

 
10Yusuf Al-Qaradhawi, Al-Ijtihad Al-Muâsirah baina Al-Indibâth wa Al-Infirât, Terjemahan oleh Abu Barzani 

dengan judul Ijtihad Kontemporer: Kode Etik dan Berbagai Peyimpangan, Surabaya: Risalah Gusti, 1995, h. 105. 
11Yusuf Al-Qaradhawi, Al-Ijtihad Al-Muâsirah baina Al-Indibâth wa Al-Infirât, Terjemahan oleh Abu Barzani 

dengan judul Ijtihad Kontemporer: Kode Etik dan Berbagai Peyimpangan, Surabaya: Risalah Gusti, 1995, h. 107. 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

98 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

D. Fiqih Penahapan Hukum (Fiqh at-Tadarruj) 

Syariat Islam saat turun melalui proses yang sangat mulia yaitu dengan proses 

tadarruj yaitutahapan hukum yang menyesuaikan terhadap proses perkembangan 

kehidupan manusia. Ayat pertama yang turun dengan perintah iqra’ bacalah’ sebuah 

rahasia perintah ilahi yang mengajak untuk cerdas dalam menyikapi kehidupan ini, 

perintah yang mengajak manusia untuk menggunakan akal agar dapat melihat alam 

semesta dan berbagaimacam pelajaran yang ada di dalamnya. Tidak ditemukan dalam 

kitab-kitab terdahulu bahkan kitab-kitab suci yang ada di muka bumi ini yang seperti al-

Quran. Kitab al-Quran yang memiliki keistimewaan yang sangat luar biasa yang memiliki 

pelajaran-pelajaran universal dari segi perundang-undangan yang mengatur dari hal yang 

kecil sampai hal-hal yang terbesar, mengatur akhlak manusia dan mengatur bagaimana 

bermuamalah antara kaum muslimim dan non-muslim.  

Sebuah kitab suci yang menghebohkan dunia ketika itu. Bagaimana mereka tidak 

kaget, sebuah kitab yang berasal dari Allah Swt yang telah Allah wahyukan kepada Nabi 

Muhmammad Saw yang tidak pernah belajar tulis baca, tiba-tiba menjelaskan tentang 

penciptaan alam semesta dan berbagaimacam hal-hal yang gaib surga neraka dan 

menjelaskan tentang perundang-undangan yang sangat komprehensip. Getaran 

dakwahnya menyentuh akal para pembesar-pembesar Qurais dan mematahkan semua 

hujjah mereka untuk mau mengalahkan ayat-ayat al-Quran yang memiliki ketinggian sastra 

balagah dan tata bahasa yang memukau. 

Bahkan cara turunnya tidak langsung mematahkan segala yang tidak sesuai dengan 

syariah, akan tetapi dilembutkan hati-hati mereka dengan akhlak yang mulia oleh Nabi 

Muhammad Saw dengan contoh dan tauladan yang maha luhur. Sikap akhlak beliaulah 

yang banyak menyebabkan penduduk Mekkah dan Madinah berbondong-bondong masuk 

agama Islam. Inilah dakwah yang sangat menyentuh akal dan hati, sehingga apa yang 

dibawa Nabi Muhammad Saw pasti benar dari Allah Swt. 

Proses penahapan atau tadaruj merupakan proses dakwah dalam pembentukan 

syariah Islam yang diajarkan langsung oleh Allah Swt kepada Nabi Muhammad Saw. Untuk 

dapat diaplikasikan dalam kehidupan masyarakat baru ketika itu dengan mudah dan tanpa 

kesulitan. Fase periode Mekkah 13 tahun dan fase priode Madinah 10 tahun merupakan  

rahasia isyarat peroses turunnya ayat-ayat al-Quran secara bertahap tadarruj demi 

mengokohkan aqidah umat ketika itu dan mengokohkan pelaksanaan perundang-

undangan yang berasaskan dasar syariat Islam saat itu selama kurang lebih 23 tahun 

lamanya. 

Dari segi etimologi tadarruj berarti akhzu as-syai’ qalîlan qalîlan, yang berarti 

mengambil sesuati sedikit demi sedikit. Ar-Ragib menjelaskan bahwa attadarruj dalam 

terminologi adalah sanastadrijuhum  berarti kami akan mengambil mereka bertahap-

tahap, artinya mendekatkan kepada mereka sedikit demi sedikit, seperti al-marâqî dan al-

manâzil dari segi tinggi dan rendahnya. Sebagai kesimpulan yang dimaksudkan disini 

adalah al-akhzu bi al-ahkâm saian fasaian artinya mengambil dan mengaplikasikan hukum 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 99 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

sedikit demi sedikit, artinya dimulai dari al-aisar yang paling mudah kemudian setelahnya 

sampai manusia mudah dalam menjalankan agama I slam yang mulia ini.12 

Al-Quran merupakan sumber pertama dan utama bagi perundang-undangan hukum 

Islam. Ia meliputi  semua ajaran pokok dan semua kaidah yang harus ada dalam pembuatan 

undang-undang dan peraturan. Undang-undang hukum yang lain datang secara global, 

tidak terperinci dan hanya skeptis, kecuali dalam beberapa masalah yang memang 

membawa kemaslahatan yang tetap dan tidak berubah oleh zaman dan tempat seperti 

hukum warisan, hukum keluarga secara umum dan selain yang diatas semuanya hanya 

bersifat umum dan kaidah global yang bisa diperaktikkan ketika manusia menghadapai 

permaslahan dalam kehidupan mereka agar terasa mudah, dan agar undang-undang itu 

sendiri sesuai dengan setiap keadaan dan perubahan. Hikmah Allah Swt menetapkan 

bahwa al-Quran tidak turun kepada Rasulullah Saw sekaligus, akan tetapi ia turun secara 

beransur-ansur atau bertahap sesuai dengan problematika yang terjadi. Selain itu al-Quran 

juga tidak turun dengan jumlah ayat yang terbatas, akan tetapi ia turun dengan berbeda-

beda, terkadang ia turun dalam satu surah secara sempurna dan terkadang hanya sepuluh 

ayat atau lima ayat, bahkan hanya satu ayat atau penggalan dari satu ayat.13 

Orang-orang kafir pernah menantang Rasulullah Saw tentang cara al-Quran turun 

secara bertahap, dan meminta kepada beliau agar diturunkan secara sekaligus, 

sebagaimana Allah Swt telah menurunkan kitab Injil dan Taurat, sebab itu turunlah firman 

Allah Swt dalam QS. al-Furqan/25:32 

Dan berkatalah orang-orang yang kafir: "Mengapa Al Quran itu tidak diturunkan kepadanya 

sekali turun saja?"  demikianlah agar Kami perkuat hatimu dengannya dan Kami 

membacanya secara tartil (teratur dan benar). 

E. Aplikasi Konsep Fleksibilitas Hukum Islam Pada Kasus Perubahan Hukum di Masa 

Pandemi. 

Aplikasi konsep fleksibilitas hukum Islam sungguh akan selalu diaplikasikan dalam 

kehidupan umat Islam. Bahkan dalam segala keadaan dan segala ragam perubahan 

keadaan dan waktu, sebab Allah Swt tidak akan memberikan beban kepada hambanya 

untuk melaksanakan perintah-perintahnya dalam hukum ibadah, muamalah dan hukum-

hukum yang lain. 

Agama Islam agama yang tidak memaksakan kepada pengikutnya untuk 

melasanakan perintah agama. Akan tetapi agama Islam akan menyesuaikan dengan 

keadaan pemeluknya. Jika ia tidak mampu untuk shalat dengan menggunakan air untuk 

berwudhu, maka Islam memberikan alternatif lain dengan dibolehkannya menggunakan 

debu yang suci untuk bertayammum. Jika tidak mampu berdiri, maka boleh duduk, jika 

tidak mampu duduk, maka boleh berbaring. Sampai seperti itu dahsyatnya keistimewaan 

agama Islam dalam hal mengaplikasikan ibadah sesuai dengan keadaannya pemeluknya, 

 
12Muhammad Abd Al-Gaffar As-Syarif, at-Tadarruj fi Tatbîq as-Syariah al-Islamiyyah, al-Lajnah al-

Istisyariyyah al-Ulyâ li al-Amali ala istiqmali tatbîq ahkam as-Syariah al-Islamiyyah,  Idaratul al-Buhus al-
Ma’lûmah, t.th,  h. 38. 

13Rashad Hasan Khalil, Tarikh at-Tasry’ al-Islamî,  Diterjemahkan oleh Nadirsyah Hawari dengan judul 
Sejarah Legislasi Hukum Islam, h. 44. 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

100 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

tidak dipersulit apalagi sampai memaksa pemeluknya untuk melakukannya. Semua 

berhubungan dengan penyesuaian kemampuan pemeluknya. 

Perubahan hukum melihat situasi dan kondisi dari dampak   wabah pandemi yang 

selalu berubah. Al-fatâwâ tatagayyar bi tagayyur az-zamân wa al-makân. Kaidah ini  begitu 

jelas menerangkan tentang perubahan hukum dan fatwa saat terjadi perubahan situasi, 

kondisi dan kebutuhan. Kaidah ini dapat memberikan jawaban dalam siatuasi seperti masa 

wabah Covid-19 ini. Perubahan hukum dengan dikeluarkannya fatwa tentang perubahan 

hukum ibadah shalat jumat, shalat id, dan shalat berjammah di masa pandemi. Semua 

perubahan hukum ini menjadikan  banyak orang yang bertanya tentang perubahan ini.  

Maka penulis berusaha untuk menjawab kasus ini, dengan menjadikan salah satu 

kaidah fiqih ini sebagai dasar penguat argumentasi jawaban. Bahwa hukum Islam itu 

fleksibel, lentur, meringankan dan dapat berubah sesuai kebutuhan yang mendesak. 

Kemudian penulis juga menjadikan kaidah al-akzu bi al-iktiyât fi ad-dîn matlûbun yang 

artinya mengambil sikap kehati-hatian dalam perkara agama sangat dituntut. Kaidah ini 

adalah kaidah fiqih yang menjadikan setiap penetapan hukum dan menyikapinya dituntut 

dengan kehati-hatian yang dalam dan tidak ceroboh, apalagi dapat merugikan umat Islam 

dan manusia secara umum. Jika dihadapkan umat dengan perubahan iklim cuaca yang 

sangat ekstrem seperti hujan lebat. Begitu juga terjadinya musibah gempa bumi, sunami,  

banjir, tanah longsor dan berbagai macam peristiwa yang terjadi pada saat ini. Bahkan 

sampai pada wabah covid-19 yang merupakan virus yang cepat menular dan banyak 

menelan korban yang begitu banyak. Maka kebutuhan umat kepada aplikasi fleksibilitas 

hukum Islam sangat dibutuhkan pada kondisi-kondisi seperti yang telah dirasakan saat ini. 

F. Aplikasi flektabilitas hukum Islam di masa pandemi yaitu: 

1. Aplikasi konsep maqâsid syariah pada kasus pandemi. 

Syariah Islam memiliki konsep maqâsid syariah, konsep ini adalah konsep 

mencegah kemudaratan dan mengambil kemaslahatan,  konsep maqâsid syariah 

memiliki tujuan-tujuan untuk menegakan syariah Islam dan mewujudkan 

kemaslahatan bersama. Semua penyajian hukum baik itu hukum beribadah kepada 

Allah Swt dari shalat, puasa, zakat, haji dan berbagai macam anjuran agama sampai 

kepada hukum muamalah (ekonomi Islam), hukum kemasyarakatan sosial, politik 

sampai kepada pelaksanaan tindak pidana, perdata pada pengadilan dan aplikasi 

akhlak yang mulia, semuanya itu memiliki  kemaslahatan untuk pribadi dan umat 

secara umum. 

Menjaga agama, jiwa, akal, harta dan kehormatan  adalah merupakan lima unsur 

maqâsid syariah yang wajib dilindungi dan dijaga dalam Islam. Tidak ada yang boleh 

melakukan tindakan kejahatan untuk menghilangkan lima unsur tujuan-tujuan syariah 

ini. Maka untuk melindunginya Allah Swt menurunkan wahyu untuk kewajiban 

melaksanakan perintahnya dan meninggalkan larangannya. Semua perintah Allah Swt 

dan larangan-Nya memiliki hikmah dan keistimewaan untuk kemaslahatan kehidupan 

manusia dan sekaligus menjaga dan melindungi ekosistem alam. 

Maka untuk menyelamatkan manusia dari kehancuran dan kemusnahan di muka 

bumi ini akibat dari wabah covid-19 ini, maka perlu melakukan ijtihad-ijtihad 

fleksibilitas perubahan hukum untuk memberikan solusi dan jawaban hukum  pada 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 101 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

kasus-kasus yang terjadi selama masa wabah covid-19 ini. Demi untuk melindungi 

umat Islam secara khusus dan manusia secara umum. Maka jika kewajiban-kewajiban 

agama dilaksanakan sesuai dengan keadaan normal, maka semua dapat dilakukan 

dengan mudah, namun saat terjadi wabah pandemi, maka pasti akan mendapatkan 

kesulitan untuk melaksanakan ibadah dengan baik. Oleh sebab itu hukum ibadah 

tersebut dimudahkan dan dapat berubah mengikuti fleksibilitas hukum Islam yang 

selalu lentur dan mudah untuk diaplikasikan. Tidak memberikan beban dan tidak 

memberikan kesulitan dalam mengaplikasikannya. Bahkan pahalanyapun tidak akan 

berkurang sama sekali.      

2. Aplikasi qawâid fiqhiyyah (kaidah-kaidah fiqih) 

Agama Islam memiliki khazanah keistimewaan yang sangat luas. Keistimewaan 

itu dapat kita lihat pada konsep tentang kaidah-kaidah fiqih Islam (qawâid fiqhiyah). 

Banyak sekali ditemukan konsep-konsep kemudahan dan kelenturan dalam sebagai 

jawaban dalam  menghadapi situasi dan kondisi yang sukar. Bahkan sampai kondisi-

kondisi yang memang tidak wajar dilakukan, seperti dibolehkannya memakan 

makanan hasil curian, atau memakan makanan minuman yang haram dalam kondisi 

darurat yang dapat mengancam hilangnya jiwa manusia jika tidak dilakukan. Semua 

yang haram dapat berubah hukumnya menjadi boleh, jika dihadapkan dengan situasi 

dan kondisi yang darurat. 

Kasus wabah pandemi covid -19 ini membutuhkan jawaban yang cerdas dan 

harus mengenai sasarannya. Sebab perubahan hukum dalam ibadah yang seharusnya 

normal dilakukan tanpa adanya kesulitan, akan tetapi di masa  pandemi ini semuanya 

berubah sesuai kebutuhan yang mendesak dan kesulitan yang dihadapi. Seperti konsep 

kaidah fiqih “izâ dhâka al-amru ittasa’a wa izâ ittsaa dhâka” yang artinya jika keadaan 

hukum itu sulit, maka dimudahkan, namun jika keadaan hukum itu mudah, maka 

hukumnya tetap. Begitu juga dengan kaidah menghilangkan bahaya yang akan muncul 

untuk segera dihilangkan. Perhatikan kaidah ini ad-dhraru yuzâl artinya bahaya itu 

harus dihilangkan. Bahkan sampai kaidah ad-dharûrât tubîh al-mahzûrât artinya 

kondisi-kondisi yang emergensi membolehkan hal-hal yang haram untuk dilakukan. 

Ada lima kaidah induk dalam kajian qawâid fiqhiyah ini, semuanya menjelaskan 

tentang menjawab masalah-masalah hukum untuk kondisi-kondisi hukum tertentu, 

baik ibadah dan muamalah. Bahkan kecepatan dalam menjawab pertanyaan hukum 

yang segera, bisa dijawab langsung jika jawabannya sesuai dengan kebutuhan 

pertanyaannya. 

3. Aplikasi konsep fiqh ad-dharûrah (fiqih darurat) 

Penerapan dan pelaksanaan hukum Islam, harus selalu sejalan dengan kebutuhan 

situasi dan kondisi. Untuk menghindari bahaya, kehancuran, hilangnya jiwa manusia 

dan menjauhi manusia dari hal-hal yang membinasakannya. Maka syariat Islam dengan 

konsep hukum Islam yang universal dan selalu rahmatan lil alamîn, maka hal-hal yang 

berakibat fatal dan membahayakan jiwa manusia, maka harus dijauhi dan dihilangkan 

Islam dengan syariat Islam mengatur hal itu dengan menawarkan fiqih kondisi 

darurat, sebagai jawaban dan solusi umat dalam menghadapi ragam kejadian dengan 

permasalahan masyarakat. Perubahan hukum akan selalu mengikuti kebutuhan umat. 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

102 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

Sampai kapan dan dimanapun mereka berada. Saat mereka dihadapkan dengan 

perubahan-perubahan keadaan, sampai kondisi itu mengakibatkan kesukaran dan 

kesulitan dalam pelaksanaan syariat Islam seperti ibadah, muamalah dan lain-lain. 

Maka syariat Islam memberikan kemudahan hanya pada waktu darurat, sebab jika 

tidak ada lagi yang dapat dilakukan, dan sudah melalui usaha kerja keras agar tidak 

melakukan hal yang haram, bahkan tidak ada lagi pilihan kecuali melakukan hal yang 

haram itu, maka dibolehkan dalam syariat melakukannya selama masih dalam kondisi 

darurat dan tidak ada lagi yang dapat dilakukan. 

Semua ini membuktikan bahwa agama Islam bukan agama yang ekstrem, bukan 

agama radikal, bukan agama yang menyulitkan dan bukan agama yang menghancurkan 

para pemeluknya. Akan tetapi agama fitrah sesuai kebutuhan manusia yang selalu 

memberikan keselamatan, ketenangan dan kedamaian. 

4. Aplikasi konsep fiqh ar-rukhsah dan at-taysir 

Islam sangat memperhatikan agar pemeluknya agar selalu dalam keadaan aman 

dan selamat dari segala bentuk bahaya dan sesuatu yang akan menimpa dan 

menyulitkannya. Maka demi menjaga keselamatan dan melindungi jiwa raga dan 

masyarakat dari segala hal-hal yang membahayakan diri mereka, maka solusi yang 

agama Islam berikan adalah at-taisîr kemudahan dengan ragam rukhsah dispensasi 

dalam mengaplikasikan ibadah di manapun ia berada. 

Memprioritaskan kemudahan akan menjadikan agama ini selalu diterima dalam 

hati manusia kapan dan dimanapun mereka berada. Islam adalah agama rahmatan lil 

alamin. Agama yang moderat tidak berat sebelah dan selalu menyesuaikan dengan 

kondisi dimana ia hidup. Bahkan agama Islam ini pada dasarnya dibangun di atas dasar 

kemudahan al-Islam mabnî alâ at-taysîr. Bahkan hadis Nabi Muhammad Saw adalah  

yassirû wala tuassirû wa bassirû walâ tunaffirû yang artinya “mudahkanlah dan jangan 

mempersulit, berikanlah kabar gembira dan janganlah menyebabkan manusia lari dan 

menghindarimu”. 

Bukan agama yang memudah-mudahkan, akan tetapi agama yang mudah untuk 

diaplikasikan dalam segala kondisi dan ragam bentuk kebutuhan hidup manusia sesuai 

perintah pada ayat-ayat al-Quran dan hadis Nabi Muhammad Saw, dan sesuai dengan 

penjelasan para ulama. Kemudahannya dapat dirasakan bagi umat Islam dan bagi para 

muallaf yang baru masuk Islam.   

5. Aplikasi konsep fiqh awlawiyyât (fiqih prioritas)  

Dalam masalah tentang hukum ibadah shalat jumat yang merupakan kewajiban 

bagi lelaki yang muqim dan shalat jamaah merupakan sunnah Nabi Muhammad Saw 

yang memiliki keistimewaan atau fadhilah dalam melaksanakannya, akan tetapi hal itu 

untuk sementara  ditinggalkan. Sebab jika dilaksanakan, maka hal itu akan 

mengakibatkan bahaya yang begitu besar, sebab dapat memudahkan virus covid-19 

akan menular dengan cepat ke semua jammah yang berkumpul dalam kerumunan yang 

banyak. Maka sebaiknya dilaksanakan untuk sementara di rumah saja, agar terhindar, 

terjaga dan terlindungi dari covid-19 yang mematikan ini. Kecuali jika keadaan telah 

berubah dan keadaan sudah mulai normal kembali, maka akan berubah kembali seperti 

dahulu.  

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 103 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

Memprioritaskan keselamatan umum atas peribadi, merupakan salah satu konsep 

dasar hukum Islam dan sebagai konsep ajaran fiqih awlawiyyât yaitu penjelasan fiqih 

tentang sikap memprioritaskan sesuatu yang dianggap memang harus ditempatkan 

pada posisinya dengan adil dan seimbang. Maka begitulah untuk mewujudkan 

keselamatan bersama lebih didahulukan dari pada yang sifatnya individual atau 

pribadi.  

Sebab terwujudnya kebersamaan untuk mendapatkan keselamatan dan 

mewujudkan keamanan itu adalah modal utama untuk menggapai kemaslahatan 

bersama. Sikap menolak dan menjauhi egoisme pribadi, kelompok dan mendahulukan 

kebutuhan golongannya saja merupakan tindakan yang tidak sepantasnya dilakukan.  

Oleh sebab itu mendahulukan keselamatan umum dari pada pribadi harus 

dilakukan, apalagi pada zaman pandemi ini. Dimana hampir semua masyarakat 

membutuhkan bantuan uluran tangan dari saudara-saudara kita yang diberikan 

kelebihan nikmat oleh Allah Swt. Setok makanan, minuman dan obat-obatan berkurang 

di masa pandemi, kebutuhan pangan dan sandang sangat mendesak. Bahkan terjadi 

keadaan yang tidak lagi setabil dan tidak dapat dikendalikan, sehingga kriminalitas 

merajalela di mana-mana. Penjarahan, pencurian, perampokan barang-barang yang 

dapat dikomsumsi segera selalu terjadi di setiap pertokoan. Bahkan jika ini tidak dapat 

ditangani oleh pemerintah dengan cepat dan tanggap dan tidak ada lagi perhatian 

masyarakat untuk bisa tenang dan sabar, maka akan terjadi dampak ragam kejadian 

yang lebih besar lagi yang tidak diinginkan. 

 

G. Kasus Perubahan Hukum di Masa Pandemi dengan Menggunakan Formulasi Metode 

Tafsir Ahkam 

Formulasi metode tafsir ahkam yang penulis gagas ini untuk menyelesaikan kasus 

perubahan hukum di masa. Penulis berharap agar formulasi ini dapat dijadikan sebagai 

acuan aplikasi penyelesaian kasus perubahan hukum di masa pandemi dan masa-masa 

bencana skala nasional dan skala internasional. Berikut adalah langkah-langkah formulasi 

metode tafsir ahkam: 

1. Mengesplorasi ayat-ayat darurat  al-Quran dan riwayat-riwayat Nabi Saw, sahabat dan 

tâbiîn yang berhubungan dengan kondisi darurat dan kaitannya dengan pandemi. 

2. Asbab nuzul ayat-ayat darurat 

3. Munasabah ayat yang berhubungan dengan ayat darurat  

4. Makna ijmâlî ayat darurat  

5. Penjelasan linguistik ayat darurat  

6. Perspektif ahli tafsir tentang ayat darurat dalam al-Quran  

7. Fleksibilitas hukum Islam pada kasus perubahan hukum di masa pandemi  

8. Tarjīh ijtihad ulama dan penerapan  ijtihad  kolektif (jamâ’î)  

9. Harmonisasi ulama dan umarâ dalam menghadapi pandemi.  

10. Loyalitas atas kebijakan pemerintah  

11. Pesan moral (aksiologi) atau hikmah at-tasyrî’ ayat darurat  

 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

104 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

Adapun penjelasan sebelas langkah-langkah penerapan formulasi metode tafsir ahkam 

untuk kasus perubahan hukum di masa pandemi yaitu sebagai berikut: 

a. Mengesplorasi ayat-ayat al-Quran dan riwayat-riwayat Nabi Saw atau sahabat dan tâbiîn 

yang berhubungan dengan ayat-ayat darurat dan kaitannya dengan kasus pandemi 

(wabah). 

Secara garis besar bahwa langkah pertama ini adalah langkah yang hampir semua 

mufasir mengaplikasikannya. Sebab mengesplorasi dan mencari ayat-ayat al-Quran dan 

riwayat-riwayat yang berhubungan dengan kasus hukum akan memberikan kemudahan 

dalam mengistinbathkan hukum. Sekaligus memberikan informasi dan pengetahuan yang 

lebih luas tentang cara menyelesaikan kasus hukum tersebut. Kasus perubahan hukum 

ibadah di masa pendemi membutuhkan analisis ijtihad pada ayat-ayat yang berkaitan 

dengan kebijakan pemerintah tentang keamanan, perlindungan, pemberian kesehatan 

secara komprehensip untuk masyarakat dan keadaan emergensi dan kebutuhan yang 

sifatnya segera dilakukan.  

Kemudian ayat-ayat yang berhubungan dengan kemaslahatan umum dan 

pencegahan kerusakan bahaya yang lebih besar dan pengambilan keputusan sesuai dengan 

perinsip tolong menolong dan kerjasama dalam menangani covid-19 sebagai wabah 

pandemi yang mendunia pada abad ini, tentunya dengan melakukan kerjasama sekala 

internasional dengan negara-negara luar dalam hal  penanganan dan pemberian vaksin 

yang baik untuk wabah covid-19 ini. Kemudian penulis menjelaskan tentang asbab nuzul 

ayat yang berhubungan dengan ayat bencana dan wabah yang akan dikaji. 

Kajian analisis tafsir ayat-ayat hukum al-Quran tidak bisa lepas dari kajian riwayat-

riwayat hadis yang tentunya berkaitan langsung dengan penjelasan Nabi Muhammad Saw 

melalui hadis-hadisnya. Kajian ini akan membahas lebih dalam tentang nash-nash yang 

berkaitan dengan wabah atau pandemi. Kajian ini juga akan mengkaji ayat-ayat al-Quran 

yang berkaitan dengan pandemi atau ayat yang memiliki isyarat yang dapat memberikan 

solusi jawaban tentang hukum jika terjadi wabah. Begitu juga hadis-hadis Nabi Muhammad 

Saw yang berhubungan dengan pandemi (wabah). Penulis akan menjelaskan pembahasan 

ulama tentang kedudukan hadis-hadis tersebut. Kedudukan derajat hadis-hadis tentang 

wabah itu, dari riwayat-riwayat yang ada. 

Covid-19 ini adalah sebuah wabah baru dengan virus corona yang cepat menular 

lewat hidung, mulut, sentuhan yang mengakibatkan sesak nafas bagi pasien. Orang yang 

terjangkiti akan menjadikan imunitasnya lemah, sehingga dengan cepat akan tertular 

penyakit dan cepat menyebabkan kematian. Kajian ini bertujuan untuk memahami dan 

menelusuri nash-nash tentang wabah dan peristiwa-peristiwa yang boleh jadi memberikan 

penjelasan hukum untuk bisa melakukan istinbath dengan mudah dan cepat. Penelusuran 

penjelasan-penjelasan para ulama tentang tafsir atau penjelasan nash-nash yang dijadikan 

sebagai referensi penguat argumentasi atas pernyataan-pernyataan hukum mereka. 

b. Asbab nuzul ayat-ayat darurat  

Merupakan hal yang pasti dilakukan dalam kajian tafsir ahkam al-Quran. Sebab 

dengan mengetahui asbab nuzul, akan memudahkan kepada mufasir dan peneliti al-Quran 

untuk menggali, menyimpulkan  dan menetapkan hukum. Muhammad Ali As-Shabûnî  

menerangkan  bahwa yang dimaksud dengan asbab nuzul adalah pengetahuan tentang 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 105 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

terjadinya suatu peristiwa atau  pertanyaan  yang  diajukan  kepada  Nabi Saw dengan 

tujuan untuk memahami hukum syariat tentang kasus tersebut,  kemudian  turun  ayat  al-

Quran  yang berhubungan  dengan persoalan  tersebut.14 

        Menurut Nurkhalis  Majid,  bahwa pemahaman terhadap  konteks ini  akan 

mempermudah para mufasir untuk memberikan implikasi  pemaknaan  sesuai  dengan  

kondisi  tempat  dan  saat mufasir hidup.15 Menurut penulis bahwa asbab nuzul ayat yang 

berkaitan dengan kasus wabah covid-19 di masa pandemi ini, dapat dilakukan juga dengan 

melihat kaitan ayat-ayat yang berbicara tentang musibah dan ragam bencana yang terjadi 

dalam sejarah di dunia ini, baik dari gempa bumi, banjir, tanah longsor, sunami dan bahkan 

wabah penyakit yang  terjadi sekarang ini. Sekaligus keterkaitan sebab terjadinya 

perubahan hukum-hukum ibadah disebabkan situasi dan kondisi yang sifatnya kebutuhan 

yang mendesak. Terjadinya bencana, fenomena alam dan kaitannya dengan kajian ayat 

darurat pada perubahan hukum-hukum itu. 

c. Munasabah ayat yang berhubungan dengan ayat darurat  

        Langkah ini sangat dibutuhkan untuk mengkaji ayat-ayat darurat yang memiliki 

hubungan dengan ayat-ayat sebelumnya. Tujuannya agar peneliti memahami teks al-Quran 

secara baik. Setelah itu penulis tidak akan menjelaskan makna dan maksud ayat secara 

global. Tentunya penjelasannya sesuai tafsir ayat yang berhubungan dengan hukum wabah 

(pandemi) dan bencana  secara global dan komperehensip. 

d. Makna ijmâlî ayat darurat.   

        Langkah ini dapat membantu para peneliti al-Quran lebih cepat dalam memahami 

tafsir ijmâlî ayat ahkam darurat. Sebab penjelasan tafsir ayat hukum secara ijmâlî 

mendorong para pemerhati dan peneliti al-Quran untuk lebih cepat dan mudah memahami 

makna kandungan ayat secara komprehensip, khususnya bagi pemula dan orang awam. 

Penjelasan tafsir hukum secara global dan komprehensip akan memberikan pemahaman 

yang lebih terbuka dan tidak sempit. Sebab jika maknanya hanya terbatas pada kajian 

bahasa saja, susunan penetapan i’rab ayat, balagah dan kajian asbab nuzul ayat, maka 

makna ayat hukum tersebut terbatas dan sempit. Oleh sebab itu tafsir makna al-Quran 

secara ijmâli, akan memperkaya makna tafsir ayat dan memudahkan bagi yang mau 

mendalami ayat-ayat ahkam al-Quran. 

 Makna tafsir ayat ahkam secara ijmâlî lebih mendatangkan pemahaman yang lebih 

cepat dan mudah, sebab pembaca tidak lagi sulit berusaha untuk menerjemahkan ayat yang 

dimaksud, akan tetapi lebih pada makna yang terkandung secara umum. Begitu juga 

penulis akan melakukan analisis tafsir ayat-ayat al-Quran dan hubungannya dengan 

riwayat-riwayat hadis tentang pandemi (wabah). 

e. Penjelasan linguistik ayat darurat 

 Penjelasan linguistik ahli tafsir tentang ayat darurat yang dapat dijadikan sebagai 

penguat maksud ayat dan hujjah. Penjelasan liguistik itu bersumber dari penjelasan dari 

ahli tafsir, yang biasanya terlebih dahulu mengkaji tentang bahasa al-Quran dan istilah 

 
14Muhammad Ali al-Shabuniy, al-Tibyan fi Ulûm al-Quran, h. 24. 
15Nurkhalis Majid, Konsep Asbab an-Nuzul: Relevansi bagi Pandangan Sejarah, h. 25. 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

106 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

yang digunakan. Tentunya dalam hal ini kajiannya tertuju pada penjelasan tafsir tentang 

ayat darurat yang lebih luas lagi.   

 

f. Perspektif ahli tafsir tentang ayat darurat dalam al-Quran 

        Pandangan ahli tafsir dan ahli fiqih dalam masalah ini merujuk kepada nash-nash 

al-Quran dan hadis-hadis Nabi Muhammad Saw. Sebab penjelasan hukum tersebut dapat 

ditinjau dari penjelasan tafsir para ulama tentang ayat-ayat dan hadis yang berhubungan 

dengan pelaksanaan sesuatu yang memang tidak ada jalan lain kecuali melakukan hal itu. 

Tentunya kebolehannya dalam kondisi darurat. Penjelasan mereka dan perbedaan tafsir 

dan ijtihad mereka tentang  kajian tafsir ayat darurat. 

g. Fleksibilitas hukum Islam pada kasus perubahan hukum di masa pandemi 

 Fleksibilitas hukum Islam dapat ditemukan pada konsep  maqâsid syariah, qawâid 

fiqhiyyah, fiqih awlâwiyyât dan fiqih ad-dharurah. Coba perhatikan maqâsid syariah atau 

tujuan-tujuan dasar pembentukan hukum Islam merupakan sebuah konsep dasar yang 

menjadikan umat Islam menjadi agama yang universal dan penerapan hukumnya sangat 

sesuai dengan fitrah manusia. Tujuannya adalah menjaga dan melindungi eksistensi 

keamanan kehidupan manusia dan kehidupan masyarakat yang ada disekitarnya, serta 

masyarakat dunia pada umumnya. 

 Qawâid fiqhiyyah adalah kaidah-kaidah hukum yang umum yang besar yang dapat 

menentukan dan menetapkan bagian-bagian  hukum yang juz’î. Qaidah-qaidah fiqih yang 

besar (induk) seperti qaidah yang berkaitan erat dengan hukum dasar dharurat yaitu ad-

Dhararu yuzâl (bahaya itu harus dihilangkan), kemudian qaidah al-Mashaqqatu tajlibu at-

Taisîr (kesulitan itu mendatangkan kemudahan). 

 Fiqih awlâwiyyât adalah sebuah konsep aplikasi fiqih yang memberikan tempat 

suatu hukum yang sesuai pada tempat dan kebutuhannya. Menempatkan sesuatu sesuai 

dengan kadar tempatnya dan sesuai kebutuhan, ukuran dan tingkatannya. 

   Fiqih ad-dharurah adalah sebuah pemahaman fiqih tentang pentingnya memahami 

kondisi-kondisi darurat sebelum melakukan istinbâth ahkam. Sebab terjadinya perubahan 

hukum itu selalu disebabkan adanya perubahan situasi, kondisi dan kebutuhan. Perubahan 

hukum dari hukum yang wajib ke hukum yang tidak wajib, bahkan dari hukum haram 

kepada hukum boleh melakukan, merupakan sesuatu yang bisa saja terjadi dalam aplikasi 

hukum Islam, jika perubahan hukum itu memang memenuhi syarat untuk berubah. 

h. Tarjīh ijtihad ulama dan penerapan  ijtihad  kolektif (jamâ’î).   

Langkah ini merupakan tahapan penentuan untuk mengambil ijtihad yang terbaik 

dari ragam penafsiran ulama yang merupakan hasil istinbath penyimpulan hukum Islam 

dari ayat-ayat ahkam al-Quran yang berasal dari pemahaman  dan penjelasan para ulama 

dan para ahli tafsir. Mengapa penulis menyebutkan seba gai tahapan penentuan, sebab 

disinilah peran seorang mufasir dan peneliti al-Quran untuk mempelajari dan menjadikan 

metode tafsir ahkam semakin sempurna dalam penetapan hukum. Menggunakan metode 

tarjîh dari sekian ragam perbedaan pendapat ulama yang memiliki argumentasi dan 

masing-masing pendapat  mereka memiliki dalil-dalil yang kuat yang dapat dipegang dan 

dipertanggungjawabkan. 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 107 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

Penulis menjadikan tarjîh ini sebagai salah satu metode tafsir ahkam.  Tentunya 

bertujuan untuk menyatukan para ulama ahli tafsir, fiqih, ushul fiqih dengan menggunakan 

pendekatan metode tarjih antara mazhab. Tarjîh merupakan metode yang mudah untuk 

diaplikasikan, sebab dapat memberikan jawaban yang sesuai dengan pendapat 

kebanyakan ulama (jumhûr ulama). Penulis meyakini bahwa pendekatan dengan metode 

tarjîh akan memberikan kemudahan untuk melakukan ijtihad jamâî yaitu ijtihad yang 

berusaha mengumpulkan ijtihad-ijtihad dari para ulama mazhab kemudian dianalisa, 

dipelajari dan dipilih, kira-kira mana ijtihad yang memiliki argumentasi dan dalil yang kuat, 

tentunya untuk dapat dijadikan sebagai jawaban hukum yang disepakati sesuai dengan 

kebutuhan. 

Penulis sependapat dengan metode yang digunakan oleh As-Shabûnî yang telah 

terlebih dahulu mengaplikasikan metode tarjîh pada kitab tafsir ahkamnya. Namun yang 

menjadikan perbedaan antara penulis dan As-Shabûnî adalah bahwa tarjîh yang digunakan 

oleh As-Shabûnî adalah metode terakhir , akan tetapi penulis menjadikan tarjîh sebagai 

peroses untuk bisa menghasilkan ijtihad jamâî atau ijtihad kolektif dari ragam ijtihad 

individual. Boleh jadi ketika dilakukan pentarjihan pada ijtihad individu yang bersumber 

dari salah satu orang ulama mazhab, didapatkan hasil bahwa ijtihad individu tersebut kuat 

dan dapat dipertangggungjawabkan, maka ijtihad ini akan menjadi ijtihad jamâî (ijtihad 

kolektif) jika disepakati oleh jumhur ulama. 

Menurut penulis metode ini adalah metode yang sangat baik diterapkan pada masa 

kontemporer ini, sebab zaman ini semua pendapat ulama beserta kitab-kitabnya telah 

terbukukan. Bahkan kitab-kitab tersebut telah di-tahqîq dan telah dikeluarkan sumber-

sumber pengambilan dalil-dalilnya yang telah digunakan oleh para ulama. Penjelasan dalil-

dalil baik al-Quran dan hadis-hadis begitu jelas. Ditambah lagi dengan penjelasan riwayat-

riwayat hadis.  

i. Harmonisasi Ulama dan Umarâ dalam Menghadapi Pandemi 

Hubungan antara ulama dan umara harus dibangun dengan baik, sebab 

kebersamaan mereka sangat dibutuhkan demi keutuhan negara dan keamanan rakyatnya. 

Apalagi dalam menghadapi wabah bencana pandemi ini. Dibutuhkan kerjasama dan 

harmonisasi antara ulama dan umara untuk saling bahu membahu, saling mengulurkan 

tangan membantu rakyat yang membutuhkan bantuan segera. 

Saat-saat pandemi seperti ini akan banyak melahirkan ragam pemikiran dan 

pendapat yang bersumber dari perasangka dan ketakutan masyarakat yang membuat 

mereka panik dalam menjalani hidup di masa pandemi ini. Kekhawatiran akan adanya 

bahaya besar dan yang akan lebih besar selalu muncul dari hati mereka. Sehingga pikiran-

pikiran ini akan menjadikan mereka stres dan putus asa. Oleh sebab itu di sini dibutuhkan 

kerjasama dari para ulama dan umara untuk dapat memberikan pencerahan dan solusi 

yang segera. Pada masa pendemi ini disinilah sangat dibutuhkan pemerintah dan ulama 

untuk melindungi dan mengamankan jika terjadi kekacauan yang lebih besar. Seperti 

kebutuhan-kebutuhan pokok yang langka, apalagi jika bantuan kebutuhan logistik tidak 

cepat turun, maka dikhawatirkan akan terjadi penjarahan dan perampokan yang lebih 

meluas. 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

108 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

Pemerintah memberikan perlindungan dan keamanan kepada rakyat, sedangkan 

para ulama memberikan ketenangan dan kedamaian dalam hati mereka dengan 

pencerahan agama. Nasihat-nasihat agama dan ragam ceramah motivasi untuk lebih 

semangat menjalani hidup ini. Kemudian kebutuhan untuk menjawab masalah-masalah 

agama yang muncul. Masalah-masalah perubahan-perubahan hukum ibadah dari keadaan 

normal sampai pada keadaan yang tidak normal. Semuanya membutuhkan jawaban yang 

segera agar umat dapat dengan mudah beribadah tanpa adanya kesulitan dan masalah.     

Harmonisasi ini sangat dibutuhkan agar rakyat tidak menjadi korban. Sebab jika 

tidak ada harmonisasi ini pasti akan melahirkan masalah yang lebih besar lagi. 

Harmonisasi pemerintah dan ulama adalah sebagai wujud kerjasama untuk mencari solusi 

yang terbaik. Bahkan sampai masalah pencarian vaksin atau obat untuk segera sembuh 

dari virus ini, membutuhkan usaha kerja keras agar bisa mendapatkan vaksin yang sesuai 

dan aman. Khususnya apakah vaksin itu halal atau haram. Apakah zat-zat yang terkandung 

dalam vaksin tersebut bersumber dari zat yang haram atau tidak. Maka disinilah 

dibutuhkan kerjasama penjelasan antara pemerintah dan ulama. Untuk dapat memberikan 

ketenangan kepada masyarakat yang mana mereka semua dalam kepanikan dan 

kebingungan. 

j. Loyalitas atas Kebijakan Pemerintah dan Ulama 

Semua kebijakan yang lahir dari pemerintah, pasti memiliki kemaslahatan untuk 

rakyatnya. Semua kebijakan-kebijakan pada segala bidang, bidang ekonomi, sosial, politik, 

budaya, bahkan sampai kepada bidang agama. Semuanya memiliki mamfaat dan 

kemaslahatan umum. Apalagi ketika negara menghadapi keadaan darurat wabah pandemi 

covid-19 seperti pada masa sekarang ini. Bagi masyarakat sipil wajib mentaati kebijakan 

pemerintah. Loyal kepada pemerintah harus dijunjung tinggi selama pemerintah itu 

memerintahkan kepada kebaikan dan kebenaran. Jika pemerintah itu memerintahkan 

kepada kemungkaran, maka kita tidak wajib mengikuti dan taat kepada mereka. 

“ Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri di 

antara kamu”.  

Tidaklah sempurna iman seorang muslim kecuali jika ia taat dan mengikuti 

perintah Allah Swt, Rasulullah Saw dan Ulil Amri (pemerintah yang berkuasa di negeri 

itu). Kesempurnaan iman seseorang dapat dilihat dari peraktik ibadah, muamalah  yang 

telah dijelaskan oleh Allah Swt dan Rasul-Nya dalam nash-nash syariah. Ketenangan jiwa 

dalam mengaplikasikan perintah-perintah Allah Swt dengan khusyu dan ikhlas akan 

mendatangkan ridha Allah Swt. Oleh sebab itu, kebutuhan akan ridha Allah Swt 

merupakan sebuah keharusan yang wajib digapai oleh hamba. Semakin besar 

pengorbanannya dalam berjuang dan berdakwah semakin besar juga peluang untuk 

mendapatkan ridha dan surga-Nya. 

Berkaitan dengan kebijakan, keputusan dan peraturan pemerintah yang harus 

dilakukan oleh rakyatnya. Merupakan sebuah kewajiban dalam rangka mewujudkan dan 

mengaplikasikan maqâsid syariah yaitu hifz ad-din (menjaga agama), hifz an-nafs 

(menjaga jiwa), hifz al-aql (menjaga akal), hifz al-nasl (menjaga keturunan), dan hifz al-

mâl (menjaga harta dan kehormatan). Oleh sebab itu, menjaga tujuan-tujuan syariah dan 

pelaksanaannya untuk melindungi dan menjaga tujuan-tujuan syariah itu, bukan hanya 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Jawwas 
  

Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 | 109 

Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84  

tugas pemerintah atau ulil amri itu sendiri, akan tetapi melibatkan semua pihak. Agar 

keamanan dan ketenteraman dapat dirasakan semua pihak. Apalagi negara Indonesia ini 

dengan populasi manusia yang banyak 250 juta jiwa kurang lebih, dengan populasi 

penduduk agama yang beragama Islam yang mayoritas. 

Bagaimana mungkin masyarakat akan bisa melaksanakan ibadah dengan tenang, 

jika di negerinya terjadi banyak tindakan keriminal dan aksi-aksi jahat yang berbahaya. 

Bagaimana mungkin masyarakat bisa hidup tenang dan damai, jika di sana sini masih saja 

terjadi pembunuhan merajalela dan perampokan, pencurian terjadi di mana-mana. 

Bagaimana mungkin bisa hidup tenang dengan keluarga, jika di negerinya masih banyak 

terjadi pemerasan dan penjarahan. Bagaimana mungkin pikiran masyarakat akan 

tenang, jika penyakit masyarakat seperti narkotika, minuman keras, perzinahan, 

pelacuran, perjudian masih beroprasi dan  merajalela dan tidak ada lagi orang yang mau 

menegur dan memperingatkan mereka. 

Semua yang telah penulis sebutkan di atas adalah problematika dengan peristiwa-

peristiwa yang telah dan sedang terjadi di negeri kita ini. Oleh sebab itu kebutuhan akan 

ulil amri (pemerintah) yang mengatur negeri ini, dari President, Menteri, Polri, TNI, 

Kejaksaan, para hakim dan semua anggota perwakilan rakyat se-Indonesai, harus ditaati 

dan ini sangat urgen. Sebab tidak akan sempurna iman seseorang kepada Allah Swt dan 

Rasulullah Saw, kecuali ia loyalitas terhadap pemerintah dan ulama.  

k. Pesan Moral (Aksiologi) atau Hikmah At-Tasyrî’ Ayat Darurat 

Semua ayat-ayat dalam al-Quran, baik yang berhubungan dengan aqidah, syariah 

dan ayat-ayat akhlak adab dan lain-lain. Semuanya memiliki pesan moral yang merupakan 

keistimewaan masing-masing ayat-ayat al-Quran. Penyampaian hikmah at-tasyri’ atau 

pesan moral aksiologi, adalah upaya yang dilakukan para ulama tafsir untuk mengungkap 

hikmah rahasia setiap ayat yang turun dalam al-Quran. Semua ayat yang Allah Swt 

turunkan adalah untuk mewujudkan kemaslahatan umat dan menolak kemudharatan. 

Khususnya ayat darurat yang menjadi kajian dalam  disertasi ini pasti memiliki 

hikmah at-tasyri’ yang merupakan pelajaran-pelajaran penting yang dapat diambil dalam 

tafsir ahkam ayat darurat. Diantaranya ayat tersebut dapat merubah hukum yang normal 

di saat situasi dan kondisi tidak normal, seperti masa pandemi, bencana umum, kekeringan, 

banjir bandang yang merata, longsor yang merata, sunami, gempa nasional dan wabah 

virus yang menyebar.   

 

Kesimpulan 

Kesimpulan dalam tulisan ini, bahwa satu-satunya ayat yang  merupakan dalil yang 

independen yang berdiri sendiri dan mampu merubah status hukum yang wajib menjadi tidak 

wajib, dan yang haram menjadi halal, semua itu bisa ditemukan dalam kajian tafsir ahkam ayat 

darurat. Kemudian Penulis menjelaskan bahwa dari ayat darurat tersebut melahirkan sebelas 

langkah formulasi metode tafsir ahkam yang merupakan yang merupakan  formulasi khusus  

untuk menjawab kasus-kasus perubahan hukum di masa pandemi. Formulasi tersebut telah 

dijelaskan oleh penulis dalam kajian  ini. Bencana pandemi yang terjadi adalah sebab yang 

melatar belakangi adanya perubahan hukum, disebabkan adanya waba virus penyakit yang 

menular yang berdampak kepada bahaya yang lebih besar, yang dapat menghancurkan 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84


Formulasi Metode Tafsir Ahkam (Studi Kasus Perubahan Hukum Di Masa Pandemi) 
 

110 | Hikami: Jurnal Sudi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1, Juni 2023 
Doi: 10.59622/jiat.v4i1.84 

populasi manusia di muka bumi ini. Kebolehan perubahan hukum tersebut memiliki sumber 

dasar istinbâth yang kuat dari ayat-ayat al-Quran dan hadis-hadis Nabi Muhammad Saw yang 

berhubungan erat dengan kondisi darurat. Perubahan hukum disebabkan adanya udzur syar’î 

adalah bentuk dasar fleksibilitas (kelenturan) hukum Islam yang akan terus eksis selama umat 

Islam membutuhkannya. Sebab fleksibilitas itu adalah dasar agama yang akan memberikan 

jalan kemudahan bagi pemeluknya yang rahmatan lil alamîn. 

 

REFERENSI 

Lumby, J. (2001). Who cares? The changing health care system. Sydney, Australia: Allen & 

Unwin.  

Yusuf al-Qardawi, Madkhal Li Dirâsat as-Syariyyah al-Islamiyyah…,  

Yusuf Al-Qaradhawi, Al-Ijtihad Al-Muâsirah baina Al-Indibât wa Al-Infirât diterjemahkan oleh 

Abu Barzani dengan judul “Ijtihad Kontemporer (Kode Etik dan Berbagai 

Penyimpangan), Surabaya: Penerbit Risalah Gusti, Cet I. 

Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islâmî wa Adillatuhu, Vol. I 

Lois Ma’luf al-Yassu’î dan Bernard Tottel al-Yassu’î, al-Munjîd fî al-Lughah wa al-A‘lâm, Beirut: 

Dâr al-Masyrûq, 2003 

Muhammad Abd al-Ra’uf Al-Manawi, Al-Taufîq ala Muhimmât Al-Ta‘ârîf: Mu‘jam Lughawî 

Mustalâhî, Beirut: Dâr al-Fikr al-Mu‘âsir, Cet I, 1990 

Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat Bahasa, 2008 

Rashad Hasan Khalil, Tarikh At-Tasry’ Al-Islamî,  Diterjemahkan oleh Nadirsyah Hawari 

dengan judul Sejarah Legislasi Hukum Islam,  Jakarta: AMZAH, Cet I, 2009 

Abd al-Wahab Khallaf, Kitab Usûl Al-Fiqh Al-Islâmî, Mesir: Maktabah al-Da’wah al-Islâmiyyah, 

T.Th,  

Muhammad Abd Al-Gaffar As-Syarif, at-Tadarruj fi Tatbîq as-Syariah al-Islamiyyah, al-Lajnah 

al-Istisyariyyah al-Ulyâ li al-Amali ala istiqmali tatbîq ahkam as-Syariah al-Islamiyyah,  

Idaratul al-Buhus al-Ma’lûmah, t.th, 

Muhammad Ali al-Shabuniy, al-Tibyan fi Ulûm al-Quran, 

Nurkhalis Majid, Konsep Asbab an-Nuzul: Relevansi bagi Pandangan Sejarah 

 
 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.84

